
Alber 48907 / p. 1 /25.6.2018

falsafa.

Jahrbuch für
islamische Religionsphilosophie

VERLAG KARL ALBER A



Alber 48907 / p. 2 /25.6.2018

Gefördert durch

und

Wissenschaftlicher Beirat:

Mustafa Cerić (Sarajevo)
Reza Hajatpour (Erlangen-Nürnberg)

Hassan Hanafi (Kairo)
Adnane Mokrani (Rom)
Sajjad Rizvi (Exeter)

Mohammed Rustom (Ottawa)
Ulrich Rudolph (Zurich)
Muna Tatari (Paderborn)



Alber 48907 / p. 3 /25.6.2018

falsafa.
Jahrbuch für
islamische Religionsphilosophie

Band 1

Religion und
Philosphie
Unter Mitarbeit von
Amina Saleh
herausgegeben von
Ahmad Milad Karimi

Verlag Karl Alber Freiburg /München



Alber 48907 / p. 4 /25.6.2018

Redaktionsanschrift:
Zentrum für Islamische Theologie
Hammer Str. 95
48153 Münster

www.falsafa.de

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2018
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Coverfoto: © javarman – Fotolia
Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-46901-9
ISSN 2367-1831



Alber 48907 / p. 5 /25.6.2018

»Die echte Religionsphilosophie entspringt nicht
vorgefassten Begriffen von Philosophie und Religion.
Sondern aus einer bestimmten Religiosität (…) ergibt sich
die Möglichkeit ihrer philosophischen Erfassung.«1

Martin Heidegger

1 Martin Heidegger: Phänomenologie des religiösen Lebens. Hg. v. Matthias Jung,
Thomas Regehly und Claudius Strube. GA II. Abteilung, Bd. 60. Frankfurt a.M.
1995, S. 124. Im programmatischen Zitat ist ausgelassen die Zutat des frühen
Heidegger: »für uns der christlichen«, denn hier muss es heißen: für uns der isla-
mischen.



Alber 48907 / p. 6 /25.6.2018



Alber 48907 / p. 7 /25.6.2018

Inhalt

Geleitwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Ahmad Milad Karimi
Das Programm einer islamischen Religionsphilosphie . . . . 15

I. Artikel

Jüdische Religionsphilosophie

Frederek Musall
Fitting Philosophy into Tradition . . . . . . . . . . . . . . . 21

Buddhistische Religionsphilosophie

Michael von Brück
Buddhistische Religionsphilosophie?
Zum Begriff des »Nirvana« . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

Christliche Religionsphilosophie

Markus Enders
Religion als Gegenstand der Philosophie.
Gegenstandsbereiche und Aufgaben der Religionsphilosophie 77

Hans-Peter Großhans
Religionsphilosophie in der Moderne –
in christlich-evangelischer Perspektive . . . . . . . . . . . . 104

7



Alber 48907 / p. 8 /25.6.2018

Komparative Perspektive zur Religionsphilosophie

Aaron Langenfeld
Erinnerung und Form. Christlich-theologische Reflexionen
zum Verhältnis von Religion und Philosophie . . . . . . . . . 122

Interreligiöse Religionsphilosophie

Reinhard Kirste
Philosophische und theologische Denkwege zum »Trialog« –
ein Erbe der Iberischen Halbinsel . . . . . . . . . . . . . . 139

Islamische Religionsphilosophie

Reza Hajatpour
Was ist das Wesen der Philosophie im Islam?
Eine ideengeschichtliche Spurensuche . . . . . . . . . . . . 156

Mohammed Rustom
Mystik und Vernunfterkenntnis in der Schule Ibn ʿArabī’s . . 184

II. Gespräche

1. Im Gespräch mit Ulrich Rudolph . . . . . . . . . . . . . 203

2. A Conversation with Cosimo Zene . . . . . . . . . . . 211

III. Rezensionen

Richard Schaeffler: »Phänomenologie der Religion.
Grundzüge ihrer Fragestellungen« . . . . . . . . . . . . . . 223
(Ahmad Milad Karimi)

Frithjof Schuon: »Den Islam verstehen« . . . . . . . . . . . 227
(Raid Al-Daghistani)

8

Inhalt



Alber 48907 / p. 9 /25.6.2018

Muhammad Iqbal: »Six lectures on the Reconstruction of
Religious Thought in Islam« . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
(Zülkif Gencer)

Raid Al-Daghistani: »Falsafa. Einführung in die klassische
arabisch-islamische Philosophie« . . . . . . . . . . . . . . . 238
(Kohki Totsuka)

Richard Rorty / Gianni Vattimo: »Die Zukunft der Religion« . 243
(Daniel Roters)

Michael Reder / Josef Schmidt (Hg.): »Ein Bewusstsein von
dem, was fehlt« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
(Alexander Schmidt)

Zu den Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . 253

9

Inhalt



Alber 48907 / p. 10 /25.6.2018



Alber 48907 / p. 11 /25.6.2018

Geleitwort des Herausgebers

Die Etablierung der islamischen Theologie an den deutschen Univer-
sitäten ist nicht nur eine religions- und hochschulpolitische Herausfor-
derung, sondern auch eine Herausforderung für den inner-islamischen
Wissenschaftsdiskurs. Im Zuge der Akademisierung der islamischen
Religion im europäischen Kontext steht das Selbstverständnis einer
jeden Disziplin, die zum Wissenschaftskanon der islamischen Geistes-
tradition gehören soll, erneut methodisch und inhaltlich zur Disposi-
tion. Diese Disziplinen können zwar auf dem Papier ihren Namen
tragen, aber der Name allein ist geistlos. Eine innere Auseinander-
setzung der jeweiligen Wissenschaften mit sich selbst, wenn sie nicht
antiquarisch oder anachronistisch sein wollen, ist eine Notwendigkeit,
die zugleich die Möglichkeit eröffnet, dass diese Disziplinen nicht nur
eine Belebung überhaupt, sondern im emphatischen Sinne eine Wie-
derbelebung feiern.

Vor diesem Hintergrund widmet sich das Jahrbuch für islamische
Religionsphilosophie dem Selbstverständnis der falsafa als Philosophie
im Islam. Damit bietet falsafa eine Plattform, um im Dialog mit den
klassischen Falāsifa zeitgenössische Perspektiven auf eine Religionsphi-
losophie im islamischen Kontext zu formulieren. Dabei soll die Ver-
wendung des Begriffs Falsafa im Titel eines Jahrbuchs für islamische
Religionsphilosophie nicht etwa suggerieren, falsafa sei nur von Musli-
men betrieben worden oder Falsafa beschäftige sich lediglich mit dem
Phänomen der Religion. Vielmehr soll hier unter Würdigung der bis-
herigen wertvollen historischen Betrachtung von Falsafa systematisch
der Frage nachgegangen werden, wie eine genuin islamische Religions-
philosophie aufbauend auf die geistesgeschichtliche Tradition der Fal-
safa methodisch und inhaltlich im heutigen Wissenschaftsdiskurs zu
verstehen sei. Dieser Prozess trägt den Titel falsafa.

11



Alber 48907 / p. 12 /25.6.2018

Das Jahrbuch enthält wissenschaftliche Artikel sowie Interviews
mit ForscherInnen und Buchrezensionen, die insbesondere von Nach-
wuchswissenschaftlerInnen verfasst sind. Es ist bilingual, sodass die
Beiträge in deutscher oder englischer Sprache verfasst sein können.

Die vorliegende erste Ausgabe der falsafa widmet sich der grund-
legenden Frage, was Religionsphilosophie überhaupt und insbesondere
eine genuin islamische Religionsphilosophie sei. Dabei von zentraler
Bedeutung sind die Rolle von Philosophie im Kontext von islamischer
Theologie, der Stellenwert der Philosophie in islamischem Denken
überhaupt – Philosophie als Magd der Theologie (ancilla theologiae),
d. h. die Konzeption der Philosophie als Hilfswissenschaft, oder anders
gedacht als Magd, die (im Geiste Immanuel Kants gesprochen) ihrer
Herrin die Fackel vorantrage und nicht ihr die Schleppe nachtrage,
oder ein Verständnis der Philosophie als Königswissenschaft mit inhä-
rentem Wert und Notwendigkeit – sowie verschiedene Konzeptionen
von Philosophie, Religion und deren wechselseitige Beziehung.

Zahlreiche Beiträge bereichern diese erste Ausgabe des Jahrbuchs
für islamische Religionsphilosophie. Dabei bin ich besonders erfreut
darüber, dass das Projekt einer islamischen Religionsphilosophie hier
eingebettet ist in die Darstellung von Religionsphilosophien weiterer
religiöser Traditionen. Nach einem programmatischen Ausspruch des
Herausgebers macht hier Frederek Musall den Anfang mit der Tradi-
tion jüdischer Religionsphilosophie. Sodann sind die Ausführungen
von Michael von Brück zu lesen, der die Position einer buddhistischen
Religionsphilosophie als einer der ältesten religionsphilosophischen
Traditionen skizziert. Im Sinne einer dialogischen Zusammenarbeit
der islamischen Religionsphilosophie mit den anderen religiösen Tra-
ditionen, die auch die Zukunft islamischer Religionsphilosophie mit-
bestimmen soll, ergänzen auch christliche Beiträge diese Ausgabe.
Hans-Peter Großhans wird dabei eine evangelische Perspektive und
Markus Enders eine katholische Position zur Religionsphilosophie for-
mulieren. Sodann wird Aaron Langenfeld eine komparative Perspek-
tive zur Religionsphilosophie einnehmen, während Reinhard Kirste
den historischen Trialog jüdischer, christlicher und muslimischer Phi-
losophien nachvollzieht. Mit Reza Hajatpours und Muhammed Rus-
toms Beiträgen treten schließlich zwei genuin muslimische Stimmen
ins Gespräch. Unser Wunsch nach einer multiperspektivischen Sicht-
weise auf Religionsphilosophie(n), die mit einer möglichen islamischen

12

Geleitwort des Herausgebers



Alber 48907 / p. 13 /25.6.2018

Religionsphilosophie kommunizieren, wurde so erfüllt. Diesem viel-
stimmigen Nachdenken über Religionsphilosophien soll das Jahrbuch
eine Plattform bieten.

Des Weiteren versammelt diese Ausgabe Buchrezensionen von re-
ligionsphilosophischen »Klassikern« sowie aktuellen Veröffentlichun-
gen: Ahmad Milad Karimi rezensiert das aktuelle Buch von Richard
Schaeffler mit dem Titel »Phänomenologie der Religion. Grundzüge
ihrer Fragestellungen«. Raid Al-Daghistani würdigt Frithjof Schuons
»Den Islam verstehen« mit einem zeitgenössischen Blick, so wie auch
Zülkif Gencer Muhamad Iqbals »Six Lectures on the Reconstruction of
Religious Thought in Islam« einer Neulektüre unterzieht. Daniel
Roters liest »Die Zukunft der Religion«, herausgegeben von Santiago
Zabala, Kohki Totsuka rezensiert Raid Al-Daghistanis »Falsafa. Ein-
führung in die klassische arabisch-islamische Philosophie« und schließ-
lich liest Alexander Schmidt Jürgen Habermas’ »Ein Bewusstsein von
dem, was fehlt«.

Wir konnten zudem Ulrich Rudolph und Cosimo Zene jeweils zu
einem persönlichen Gespräch gewinnen, in dem sie uns unter anderem
ihr Verständnis von Religionsphilosophie, insbesondere in Bezug auf
den Islam, sowie die Vereinbarkeit von Philosophie und Theologie er-
läutern. Die Niederschriften dieser Gespräche runden die erste Aus-
gabe des Jahrbuchs ab.

Ich danke zunächst den Autoren und Mitwirkenden der vorliegen-
den Ausgabe, die mit ihren wertvollen Beiträgen das Gelingen der Pu-
blikation ermöglicht haben. Herrn Lukas Trabert, dem Verlagsleiter
des Verlags Karl Alber, danke ich für die perfekte Zusammenarbeit
und das große Interesse an dem Projekt. Dem wissenschaftlichen Beirat
des vorliegenden Jahrbuchs sei gedankt, namentlich Herrn Dr. Mustafa
Cerić (Sarajevo), Herrn Prof. Dr. Reza Hajatpour (Friedrich-Alexan-
der-Universität, Erlangen-Nürnberg), Herrn Prof. Dr. Hassan Hanafi
(Universität Kairo), Herrn Prof. Dr. Adnane Mokrani (Päpstliche Uni-
versität Gregorina, Rom), Herrn Sajjad Rizvi (Universität Exeter),
Herrn Prof. Dr. Ulrich Rudolph (Universität Zurich), Prof. Dr. Mo-
hammed Rustom (Universität Ottawa) und last aber not least Frau
Prof. Dr. Muna Tatari (Universität Paderborn), dass sie das Jahrbuch
mit ihren Expertisen fortan begleiten werden. Für die Koordination,
das Lektorat und die Korrekturarbeit der Beiträge bin ich besonders

13

Geleitwort des Herausgebers



Alber 48907 / p. 14 /25.6.2018

Frau Amina Saleh zu Dank verpflichtet, die mit großer Sorgfalt an
diesem Band mitgewirkt hat.

Ich wünsche dem vorliegenden Band und den folgenden Bänden,
dass sie zahlreiche und fruchtbare Diskussionen anstoßen!

Münster, im Frühjahr 2018 Ahmad Milad Karimi

14

Geleitwort des Herausgebers



Alber 48907 / p. 15 /25.6.2018

Ahmad Milad Karimi (Münster)

Das Programm der
islamischen Religionsphilosophie

Ich bin nun überzeugt, daß der höchste Akt der Vernunft, der,
indem sie alle Ideen umfaßt, ein ästhetischer Akt ist und daß
Wahrheit und Güte nur in der Schönheit verschwistert sind.

Schelling oder Hegel oder Hölderlin1

Der Islam ist eine sinnliche Religion, geoffenbart in einem sinnlichen
Akt. Die Schönheit, worin die Wahrheit zur Erscheinung gelangt, er-
greift den endlichen Geist, sodass der Glaube in ihm erzittert; auf der
fragilen Linie der Vergänglichkeit generiert sich der Glaube, der weder
bloß an den Buchstaben hängt noch allein eine äußerliche Affirmation
darstellen will – als ein blindes Für-wahr-halten. Die Menschen ohne
ästhetischen Sinn sind heute unsere Buchstabengläubige. Doch im Akt
des Glaubens will der Atem innehalten, denn der Augenblick geht über
ein Ja oder Nein hinaus. Es ist die Freiheit, aus der eine ganze Welt
herausbricht, die den Menschen niederwerfen lässt, um ihn zum Abso-
luten zu erheben. Im Ausgriff auf das schlechthin Unverfügbare erhält
sich der freie Geist als Sehnsucht.

Eine sinnliche Religion lässt sich mit Recht als einen »Monotheis-
mus der Vernunft und des Herzens«2 bestimmen. Kann aber der höchs-
te Akt der Vernunft ein ästhetischer Akt sein? Wie lässt sich dann der
Islam als eine Religion, die sich als »Erhebung zum Absoluten« (Hegel)
begreift, im Denken erringen, in diesem Denken beheimatet sein? Wo

15

1 Überliefert aus der Feder von Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Siehe hierzu:
Franz Rosenzweig: Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus. Ein hand-
schriftlicher Fund. in: Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften, phil.-hist. Klasse Bd. 1917, 8,5. Heidelberg 1917.
2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Band 1, Frankfurt a.M. 1979,
S. 234 f.



Alber 48907 / p. 16 /25.6.2018

ist der Ort der Philosophie innerhalb des Islams? Ist der Geist jener
Philosophie, deren Buchstaben sich einst von rechts nach links beweg-
ten, bloß die Geschichte einer vergangenen Zeit? Wohin mit all den
Namen – von al-Kindī über al-Fārābī und Ibn Sīnā bis hin zu Ibn Rušd
und Ṣadr ad-Dīn Šīrāzī? Kaum ein anderer Denker hat einen so bedeu-
tenden, aber auch kreativen Einfluss auf die Philosophie im Islam wie
der Mann, der nach dem Urteil von Ibn Sīnā als »der erste Lehrer« des
Islams gilt: Aristoteles. Es ist nicht nur der Durchdringlichkeit seines
Denkens, dem weiten Horizont seiner Gelehrsamkeit, sondern auch
der Methode und dem Gestus geschuldet, mit dem er dem Ganzen
begegnet ist. Und diese metaphysische Begegnung hat im islamischen
Denken Spuren hinterlassen, ja bis auf die Knochen ist die Philosophie
im Islam peripatetisch (und neuplatonisch) geprägt. Doch die Blüte
der Philosophie im Islam scheint vergangen zu sein. Die Namen wir-
ken bleich und leblos. Die bevorstehende Renaissance muss die Renais-
sance des Geistes sein, der einst die Rezeption und die originäre Wei-
terentwicklung der antiken und spätantiken Philosophie im Islam
gefeiert hat. Allein die Geschichte der islamischen Philosophie zu er-
zählen, immer und immer wieder, immer und immer detaillierter, mag
verknöcherten Gemüter genügen, die Denken in Erzählungen ver-
orten. Es gibt jedoch keine Philosophie, wenn sie sich nicht vollzieht
– als lebendiges, gegenwärtiges Ereignis. Es gilt also die Geschichte der
Philosophie im Islam, gerade dort, wo sie als Denken des Absoluten
und zugleich eine Suche nach dem Ursprung markiert, das heißt im
engeren Sinne islamische Religionsphilosophie ist, von innen her zu
schreiben. Diese innere Schrift ist ein Weg des Abschieds und des Neu-
anfangs. Es gilt den ersten Lehrer zu verabschieden, zu verwinden. Es
gilt aber auch aus dieser Verwindung heraus, das Denken zu fundieren,
welches sich die religiöse Plausibilität und Kommunikabilität bedient,
das heißt der islamischen Theologie Grund legt. Wahrhaftiges Denken
vollzieht sich ungeachtet der Herkunft der Gedanken und deren reli-
giösen geographischen oder nationalen Zugehörigkeit. So schreibt al-
Kindī, der den ersten Anfang der falsafa vollzogen hatte, programma-
tisch: »Wir dürfen uns nicht schämen, die Wahrheit für gut zu erachten
und anzuerkennen, woher sie auch kommen mag, auch wenn sie von
Menschen kommt, die anders als wir und fremd sind. Es gibt nämlich
nichts, was angemessener für denjenigen wäre, der nach Wahrheit

16

Ahmad Milad Karimi



Alber 48907 / p. 17 /25.6.2018

strebt, als die Wahrheit selbst.«3 Vielleicht muss sich das Denken ein-
mal fremd werden, um zu sich wiederkehren zu können, sich über-
haupt zu entdecken. Das Denken der Religion gehört gedacht. Wenn
sich heute die Philosophie bewahrheiten will, dann im Angesicht der
Religion – allen voran im Angesicht des Islams.

Im Islam stehen Religion und Philosophie auf einem doppelten
Boden, in ihrer Differenz zueinander und in ihrer Identität miteinan-
der. Die Rückkehr des Menschen zu sich selbst aus dem schlechthin
Absoluten heraus ist ein geteiltes Gut. Die Philosophie lässt somit den
Vorwurf hinter sich, den Glauben zu ersetzen oder die Glaubensinhalte
herabzusetzen. Gerade die Verortung der Philosophie in der Religion
und deren dialektischer Zusammenhang sind ein philosophischer Akt.
Doch die Philosophie bezieht sich auf die Religion nicht als ein Objekt;
sie ist weder Religionsgeschichte noch Religionswissenschaft, noch Re-
ligionssoziologie, noch Religionspsychologie, die allesamt die Religion
vergegenständlichen; vielmehr nimmt sie die Religion als Religion auf,
sodass sie auf ihrem Boden wächst. Das Religiöse wird also nicht phi-
losophisch, wie auch das Philosophische nicht religiös wird. Religions-
philosophie heißt, dass die Philosophie die innere Möglichkeit der Re-
ligion selbst ist. Denn auch wahrhaftiger Glaube bleibt nicht bei sich,
er weist über sich hinaus. Er ist seine eigene Überschrittenheit, sodass
die Transzendenz in die Existenz eingeschrieben ist. Der islamische
Glaube generiert die Philosophie aus seiner inneren und tiefen Bewe-
gung heraus. Dieser zutiefst ästhetischen Bewegung mit dem Geist bei-
zuwohnen, macht sich die Philosophie zur Aufgabe. Denn der Geist
kommt bekanntlich allein in einem sinnlichen Akt zu sich selbst. »Ein
höherer Geist, vom Himmel gesandt, muß diese neue Religion unter
uns stiften, sie wird das letzte, größte Werk der Menschheit sein«4, oder
vielmehr ein Dienst für die Menschheit.

17

Das Programm der islamischen Religionsphilosophie

3 Al-Kindī: Die erste Philosophie (Fī l-falsafa al-ūlā). Arabisch-Deutsch. Übersetzt
und eingeleitet von Anna Akasoy. Freiburg 2001, S. 65.
4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke. Band 1, Frankfurt a.M. 1979, S. 236.



Alber 48907 / p. 18 /25.6.2018



Alber 48907 / p. 19 /25.6.2018

I. Artikel



Alber 48907 / p. 20 /25.6.2018



Alber 48907 / p. 21 /25.6.2018

Frederek Musall (Heidelberg)

Fitting Philosophy into Tradition1

Abstract:
The following essay is an attempt at sketching a narrative of a Jewish
history of philosophy which does not focus on the often stated dichoto-
mous relationship between philosophy and religion – Athens and Jerusa-
lem – but which is rather led by questioning through which processes of
reception, negotiation and adaptation philosophy has finally become a
discursive constituent of Jewish tradition.

I. Origins – or what my grandmother and
the RaMBaM have in common

The British philosopher Alfred North Whitehead wrote that all of
Western philosophy is but »a series of footnotes to Plato«.2 Yet my
grandmother, of blessed memory, knew – as always – much better:
What she called ›philosophy‹ (which included pretty much anything
wisely said from Moses to Marx – both Karl and Groucho!) were but a
series of footnotes to the RaMBaM – the great medieval Jewish philo-
sopher R. Moshe ben Maimon (1138–1204), better known by his La-
tinized name Moses Maimonides. From a historical standpoint, grand-
mother dear was of course utterly wrong: Plato was born roughly 1,500
years before Maimonides, and the latter cited the former as one of his
major philosophical sources and influences. But Plato Shmato, it would
have been quite hard to convince her otherwise, as she felt strongly

21

1 This article is an extended version of my article »Un coup de philosophie dans
la tradition«, in: Julien Darmon & Jean Baumgarten (eds.), Aux origines du ju-
daïsme. Paris 2013, pp. 122–144.
2 Alfred North Whitehead, Process and Reality. New York, NY, 1929, p. 63.



Alber 48907 / p. 22 /25.6.2018

attached to that man with whom she shared a common tradition:
Sephardic Jewry. That Maimonides spoke and wrote in Judaeo-Arabic
and not in Judaeo-Spanish, like she did, was but a minor detail for her.
Nor could any remark that she – despite having frequently quoted
Maimonides – actually never had read any of his philosophical works,
curb her enthusiasm. All that mattered to her was the bond of a shared
tradition. Consequently, in her opinion the mighty RaMBaM was al-
ways right about everything: Not because he was a rational philosopher,
but because he was – first and foremost – a good Sephardic-Jewish boy,
who surely washed his hands before meals (at least that was what she
kept telling us!). I guess most grandmothers tend to have this peculiar
way of looking at things, and my nona was certainly no exception to
that rule.

It might strike some readers odd to introduce reflections on the
origins of what we commonly refer to as ›Jewish philosophy‹ by citing
the teaching of one’s grandmother.3 Would it not have been much
more appropriate to begin with the likes like Plato and Philo of Alex-
andria – or Maimonides? Apologetics aside, it somehow seems quite
natural to me to choose such a beginning, as these are my personal
origins and – in a way – my earliest encounters with Jewish philosophy.
And while my grandmother was certainly far from being a philosopher
herself, she considered philosophy, meaning the intellectual virtues re-
presented by Maimonides, as a genuine part of her Jewish tradition.
Following her reasoning, Jewish philosophy thus ismy cultural heritage
as well.

What one considers part of his or her tradition obviously depends
on how one relates to these things. As the very title of this essay sug-
gests, philosophy is something which is not originally considered part
of Jewish tradition, but can/should/must somehow be situated therein
as an integral genuine element or part of it. Philosophy appears to
stand outside the confines of tradition, representing the ›foreign‹, the

22

Frederek Musall

3 What »Jewish philosophy« defines and categorizes, is actually a question itself.
For exemplary positions and discussions in this respect see Colette Sirat, A History
of Jewish Philosophy in the Middle Ages. Cambridge 1985, pp. 1–13; Raphael
Jospe,What Is Jewish Philosophy? Ramat Aviv 1988; 1990; Daniel H. Frank, What
is Jewish Philosophy?, in: Daniel H. Frank and Oliver Leaman (eds.), History of
Jewish Philosophy. London 1997, pp. 1–10; Reinier Munk, »What is Jewish Phi-
losophy?« EAJS Newsletter 9 (2000), pp. 5–8.



Alber 48907 / p. 23 /25.6.2018

›other‹, the ›opposing‹ element in its discourse. Fitting philosophy into
tradition accordingly presumes an openness and readiness on behalf of
said tradition and its interpreters; it is a matter of definition and re-
definition, thereby not only depending on how one respectively relates
to either philosophy or tradition, but also how one constructs and
understands their mutual relationship.

There are different ways to approach the history of philosophical
thought in Judaism. When trying to trace origins, a contextual ap-
proach works best, in my opinion, for it allows to perceive and to
understand the agents of a specific discourse within their respective
historical contexts. And even if one has to limit his- or herself to some
illustrative examples, as I must here, the suggested comparative contex-
tual approach still enables one to work out the fundamental structures
and changes within a dynamic discourse.

First, however, I would like to take a closer look at the two notions
central to my own reflection: Tradition and philosophy. While the
nature, appearings and representations of tradition and philosophy
may seem clear and self-evident to many readers, I would suggest a
word of caution: Notions change, and so do the connotations and
concepts underlying them. This would suggest that, again, »fitting
philosophy into tradition« conceptually describes a process of constant
re-definition of this relationship. Yet this process is not to be merely
thought of in an abstract way, but has to be understood in its various
social-historical contexts.

II. What is ›tradition‹ ?

In my native Germany, we have a communal model of the so-called
»Einheitsgemeinde«. This means, that unlike in the United States, a
Jewish community does not follow a particular religious denomination
(e. g. orthodox, modern-orthodox, conservative, reform, etc.), but
takes in members from all different kinds of Jewish religious orienta-
tions. What sounds open-minded and integrative at first glance, actu-
ally implies living with a lot of communal compromises. It is quite
difficult to live up to the joke about the lone island Jew with his two
synagogues (the one he attends and the one he does not go to), when
you just have the choice of one shul in town! Nevertheless, people tend

23

Fitting Philosophy into Tradition



Alber 48907 / p. 24 /25.6.2018

to have specific religious needs, preferences, and orientations. If one
were to ask a member in my community about the nature of his/her
denomination, one would likely get the same response: Traditional.
What at first appears to be a good and sufficient answer, can leave one
pretty clueless on second thought, as ›traditional‹ makes room for a
wide range of possible opinions and positions, depending on the re-
spective understanding of enquirer and respondent. The dilemma is,
that while ›traditional‹ might serve indeed as a means of identification,
and thereby offering at least some kind of definition, it represents a
wide associative field through its apparent conceptual vagueness. Thus
another question surfaces: What is precisely meant by ›traditional‹ ? In
our example, being ›traditional‹ could indeed mean anything from
being strictly shomer mitzvot (being halakhically observant), to keeping
kosher at home while eating out, to being oblivious to any ritual but still
marrying Jewish, or simply having the collected works of Woody Allen
or Jerry Seinfeld on DVD. As mentioned before, what tradition is not
only depends on what is transmitted to us, but also how we relate to it.
Tradition is not a one-way street, but rather a two-way process.

While tradition nowadays is often perceived as something rather
rigid and static, it indeed represents the vivid process of how beliefs,
practices, customs, or narratives are memorized and passed down from
»[one] generation to the [next]« (dor le-dor). This is expressed in the
commonly used Hebrew word for »tradition«, massoret, which more
precisely can be translated as »transmission«. What this act of transmis-
sion actually represents – whether it stands for continuity or change –
is, at first, left open. But from the »chain of tradition« (shalshelet ha-
kabbalah) described in Mishnah Avot 1:1 we can conclude that tradi-
tion is understood as both the act of transmission as well as that of
actualizing that which has been transmitted. Or to borrow a famous
phrase by R. Isaac Hirsch Weiss (1805–1905): »Every generation has
its interpreters« (dor dor ve-dorshav).4 Tradition thus means both the
accumulation und actualization of knowledge through the process of
transmission. So in order to understand what a certain tradition is, we
need to be aware of the relationship between the one who transmits
that knowledge and the one who receives that knowledge, whether it be

24

Frederek Musall

4 Isaac Hirsch Weiss, Dor dor ve-dorshav (Zur Geschichte der jüdischen Tradition),
vol. 1. Wien 1871, repr. Berlin 1924.



Alber 48907 / p. 25 /25.6.2018

between teacher and student, between generation and generation, etc.
We need to realize and examine the interaction between the two.

But tradition not only describes the act and process of transmis-
sion. To establish a relationship – to make that kind of connection –,
transmitter and receiver must first agree on certain operating condi-
tions; on parameters which define their relationship. Defining such
parameters – creating some virtual space in which transmission can
take place – in turn implies erecting certain boundaries. In Mishnah
Avot 3:13 we encounter Rabbi Akiva describing massoret – tradition –
as a fence around the Torah. Here the aim and function of tradition is
to protect what is to be the transmitted, which is the very core of Jewish
self-understanding, the revelation at Mount Sinai. Holding on to this
tradition accordingly means accepting its conditions and boundaries,
thus willingly staying within the confines of the fence. Yet how narrow
or wide the fence is drawn apparently depends on those who define it.
The act of actualizing tradition through its interpretation implies a re-
negotiation of its boundaries. I personally come to think of tradition in
terms of what in computer geometry is called a ›flexible space‹ : A space
whose dimensions are defined by parameters that are variable. The
space itself maintains its status as space by being de-fined by its dimen-
sions – length, width, and height –, regardless of whether variable x is
defined as 3 or 5.

In this process of negotiating tradition, mechanisms of integration
and disintegration come into play, defining what is considered genuine
or not, tolerable or not, etc. We therefore have to comprehend the
context of tradition, the agents, issues, and dynamics within the dis-
course of its negotiation. Tradition is a process shaped by the manifold
dialectical tensions within: The old vs. the new, past vs. present, static
vs. flexible, continuity vs. change, tolerable vs. deviant, integration vs.
disintegration. The major difficulty of living a particular tradition
seems to be how one accordingly copes with these tensions.

These general considerations about certain aspects of tradition lead
us now to the question of how two different traditions might relate to
one another. Or more precisely: How does Jewish tradition relate to
that other »tradition« we call philosophy?

25

Fitting Philosophy into Tradition



Alber 48907 / p. 26 /25.6.2018

III. What is ›philosophy‹ ?

It is common knowledge that the history of Western philosophy begins
with the ancient Greeks – remember Whitehead’s remark about »foot-
notes« at the very beginning of this essay? Why the Greeks came up
with philosophy in the first place is actually a question in itself. My
personal understanding is that given its geographical location, ancient
Greece was an important trade hub where different cultures and tradi-
tions met. An exchange of goods was often accompanied by an ex-
change of ideas, which certainly challenged the Greeks’ traditional con-
ceptions of »life, the universe, and all the rest«, as the late British
science-fiction author Douglas Adams would have phrased it. The en-
counter with the culturally ›other‹ and the resulting confrontation of
different beliefs challenges the belief in one’s own tradition and conse-
quently calls not only for a critical examination and evaluation of the
other’s position and perspective, but also for sincere self-reflection.

Of course, the philosophers themselves offer us a slightly different
reason: According to the triad of Greek philosophy – Socrates, Plato,
and Aristotle – the origin of philosophy lies in »wonder«.5 Man feels
puzzled and perplexed when being confronted with the marvels of »life,
the universe, and all the rest«. For the philosophers, the initial intellec-
tual challenge hence lies in the reflection of the cosmos and its phe-
nomena. And it is apparently that particular sense of wonder, which
eventually sets philosophers apart from those men and women who
will simply settle for traditional explanations. But Socrates eventually
went further by stating that »an unexamined life is not worth living«.6
For him this basically meant two things: First, that one should never be
satisfied with any given explanations, unless they have been critically
examined by carefully weighing all the arguments at hand against each
other; and second, that in the philosopher’s quest to reach an universal
understanding of the truth, there is not any room for compromise out
of social, political, or religious considerations. So ultimately the philo-
sopher’s sense of wonder, which implicates some kind of philosophical
imperative to critically examine and scrutinize the apparently self-evi-
dent explanations that a respective tradition offers, must pose a chal-

26

Frederek Musall

5 Plato, Theaetetus 155d3; Aristotle,Metaphysics 2.982b12–13.
6 Plato, Apology 38b.



Alber 48907 / p. 27 /25.6.2018

lenge to that tradition. Philosophy offers an alternative system of or-
ientation in this world – one which is explored through intellectual
investigation instead of through faithful belief in a pre-set or pre-deter-
mined order of things. As the principles and methods of its investiga-
tion are based on reason as an autonomous source of knowledge, phi-
losophy hence claims a more objective and universally valid standpoint
as compared to the subjectivity of a particular, often revelation-based
tradition, which is valid only for a chosen few. We have to ask, however,
that if philosophy represents a universal epistemological perspective on
things, what will happen if it is overwritten into a conventional para-
digm, thereby disqualifying any other explanation from the epistemo-
logical discourse? What will happen when the question mark turns into
an exclamation mark?

There appears to exist a fine dialectical moment within philosophy
itself. Theodor W. Adorno (1903–1969) andMaxHorkheimer (1895–
1973) keenly remarked in their Dialectics of Enlightenment that if a
philosophic paradigm becomes socially too dominant – demanding
acceptance and allegiance instead of encouraging to exercise critique –,
it comes into danger to eventually turn over into its very opposite: It
will put an end to any free discourse by claiming a position of absolute
truth. For that very reason, philosophy has to be always critically aware
of its own dialectics, meaning its dialectical tipping point within; con-
sequently, the philosopher’s responsibility is not only to examine his
own life, but the very principles and methods of his or her examination
as well.

IV. ATale of Two Cities

Having somewhat problematized the general notions of tradition and
philosophy, it is now time to examine how these two specific articula-
tions relate to one another: Jewish tradition and Western philosophy
apparently ask similar questions about »life, the universe, and all the
rest«, dealing with a wide range of epistemological, metaphysical,
anthropological, and ethical problems. But they differ in their cogni-
tive approaches and thus – eventually – in the respective answers they
offer. While philosophy aims at a universal understanding of things
based on reason, religious tradition traces the source of its knowledge

27

Fitting Philosophy into Tradition



Alber 48907 / p. 28 /25.6.2018

to a particular revelation. As they both claim the truthfulness of their
often mutually contradictory positions, it comes to no surprise that
these two must come into an epistemological conflict.

To illustrate the conflicts and differences between Western philo-
sophy and traditional Jewish thought, I would like to draw upon two
different models: One representing the classical approach to the rela-
tionship between philosophy and Jewish-Christian traditions, while
the other one actually hails from popular culture. Sometimes popular
culture tends to be more straightforward in the articulation of its per-
ceptions than academia, while at the same time having the freedom not
necessarily to back-up its claims with references to authoritative sources
and at least ten footnotes per page.

In the popular French comic Le Chat du Rabbin (»The Rabbi’s
Cat«) by Joann Sfar,7 the cat’s rabbi tries to explain the major difference
between Western philosophy and Jewish thought as follows: Western
philosophy is summarized by the classic Hegelian formula »thesis, anti-
thesis, synthesis«, while Jewish thought is expressed through the pat-
tern of »thesis, anti-thesis, anti-thesis, anti-thesis, etc.«. I have to say
that I both agree and disagree with the rabbi’s witty but simplifying
characterization: Pilpul or »keen analysis« is certainly a method of con-
stant examination and re-examination of an argument or position. But
a pilpul without any aim to reconcile the posed contradictions and
concluding some higher truth, is, as already R. Eliyah ben Solomon
Zalman Kramer (GRA, 1720–1797), the so-called Vilna Gaon, re-
marked, a waste of time! On the other hand, reaching a synthesis
doesn’t automatically suggest settling for a status quo. Rather, this
newly introduced paradigm – which represents a higher level of truth
– becomes the new thesis to be challenged – and in consequence, the
entire dialectical process will start all over again (until it eventually
reaches the stage of the »absolute consciousness«, which for Hegel will
be represented by Christianity as the »absolute religion« of truth). De-
spite the alleged differences, Hegel and the rabbinic tradition could
supposedly both agree on Socrates’ imperative that »[a]n unexamined
life is not worth considering«.

28

Frederek Musall

7 Joann Sfar, Le Chat du Rabbin. Paris 2002–2006 (5 volumes). Especially vol. 1:
La Bar-Mitsva serves in my opinion – and in that of many of my students – as an
excellent introduction to Jewish thought.


