


GottesdienstPraxis
Serie A
Arbeitshilfen für die Gestaltung  
der Gottesdienste im Kirchenjahr

Herausgegeben von Sigrun Welke-Holtmann



GottesdienstPraxis

II. Perikopenreihe

Band 2: 
Estomihi bis Kantate



Der Verlag behält sich die Verwertung des urheberrechtlich geschützten 
Inhalts dieses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings nach §44b UrhG 
ausdrücklich vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

1. Auflage 
Copyright © 2026 Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh, 
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 
Neumarkter Straße 28, 81673 München
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich
Pflichtinformationen nach GPSR.) 

Umschlagentwurf: Finken & Bumiller, Stuttgart, unter Verwendung des 
Bildes »kreuzweise« von Cornelia Patschorke, © Cornelia Patschorke,  
München, www.cornelia-patschorke.de
Satz: Buch-Werkstatt GmbH, Bad Aibling
Druck und Einband: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-579-07595-2 
www.gtvh.de

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967 



55

Inhalt

Estomihi
Lk 18,31–43 
Anne Brisgen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 7

Invokavit
Gen 3,1–19(20–24)
Jens-Uwe Krüger  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 16

Reminiscere
Röm 5,1–5 
Thomas Thieme  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 24

»Kommt! Bringt eure Last!« Weltgebetstag 2026 Nigeria
Mt 11,28–30 
Urte Bejick  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 31

Okuli
Lk 9,57–62 
Martin Franke-Coulbeaut  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 39

Laetare
Jes 66,10–14 
Merle Remler  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 48

Judika
Hebr 13,12–14 
Ulrike Garve  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 56

Palmarum
Mk 14,(1–2)3–9 
Julia Neuschwander  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 65

Gründonnerstag
Ex 12,1–4(5)6–8(9)10–14 
Oliver Böß  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 72

Karfreitag
2 Kor 5,(14b-18)19–21 
Hartmut Stuber  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 81



6

Osternacht
2 Tim 2,8–13 
Lutz Gräber  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 91

Ostersonntag
1 Kor 15,(12–18)19–28 
Claudia Brinkmann-Weiss  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 100

Ostermontag
Lk 24,36–45 
Christine Jacobi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 110

Quasimodogeniti 
Jes 40,26–31 
Hans-Jürgen Kant  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 120

Misericordias Domini 
1 Petr 2,21b-25 
Ludwig Burgdörfer  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 129

Jubilate
Joh 15,1–8 
Ute Niethammer  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 141

Kantate 
2 Chr 5,2–5 (6–11)12–14 
Claudia Neuguth  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 148

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 158



7

Estomihi
Lk 18,31–43 

Anne Brisgen

Erste Begegnungen mit dem Text

Ich schreibe diesen Text im Bewusstsein, dass in diesen Tagen Anfang 
Januar 2025 ein demokratieverachtender, misogyner, selbstgefälliger, 
gieriger und skrupelloser Mann zum zweiten (!) Mal als Präsident der 
Vereinigten Staaten von Amerika vereidigt werden wird. Er wird unter-
stützt von Menschen, die unendlich viel Einfluss auf die Meinungsbil-
dung weltweit haben und das auch ausnutzen um ihrer eigenen Macht 
willen. In dieser Weltsicht gibt es keinen Platz für Menschen wie den 
Blinden von Jericho. Und ich lese, auch in der Erzählung ist für ihn 
kein Platz. Jesus kommt und alle wollen ihn sehen, und er, er kann es 
nicht, er kann nur rufen und die Menschen, die an ihm vorbeilaufen, 
sagen zu ihm: Sei still. Sie versuchen, ihn zu ignorieren, er soll sich 
auf seinen Randplatz besinnen. Diese Parallelität zwischen der bib-
lischen Geschichte und der gesellschaftlichen Einordnung von Men-
schen einerseits und die reale Befürchtung der Rechte-Beschneidung 
von marginalisierten Menschengruppen andererseits ist unzweifelhaft 
erschreckend. Die Muster der Abwertung scheinen der Menschheit ein-
geschrieben. Der 47. Präsident der USA wird vor seiner Vereidigung 
einen Gottesdienst besuchen. Ob er überhaupt hören kann, was die 
biblische Botschaft klar und unmissverständlich zum Ausdruck bringt? 
Glücklicherweise weiß ich, dass ungezählt viele Menschen weltweit 
genau hinhören. Sie lesen/hören auch diesen Text, meditieren und 
reflektieren ihn und verstehen etwas von Menschenwürde, Respekt, 
Toleranz. Die Jünger damals verstanden nicht. Obwohl sie Jesus beglei-
teten, entging ihnen das Wesentliche. Dieser Gedanke geht mit mir mit 
bei dieser Erzählung. Entgeht vielleicht auch mir das Wesentliche? Ist es 
zu einfach, wenn ich glaube, schon zu wissen oder zumindest erkannt 
zu haben, was das Wesentliche ist? Wie agiere ich? Wie definiere ich 
meine Jüngerinnenschaft? Werde ich an meinen Taten erkannt, meiner 



8

Haltung? Darüber will ich vertieft nachdenken. Und mich erleichternd 
schon jetzt daran festhalten, dass Jesus ja seine Jünger (zumindest die 
männlichen 12, die namentlich erwähnt werden) selbst berufen hat. Er 
hat in ihnen das Potenzial gesehen, seine Botschaft verstehen zu kön-
nen. Möglicherweise gelingt mir das auch: nicht nur das Verstehen, 
sondern auch das daraus folgende Handeln. Der Text zwingt mich zu 
einer Auseinandersetzung mit diesem Gedanken. 

Exegetische Skizze

Jesus ist auf dem Weg nach Jerusalem. Er spricht deutlich aus, was kom-
men wird, und seine Jünger verstehen ihn nicht, trotz der sehr drasti-
schen Worte, die Jesus bei Lukas benutzt, wenn er davon vorauslaufend 
erzählt, was ihm passieren wird: ausgeliefert, verspottet, beschimpft, 
angespuckt, ausgepeitscht, töten. Sie können die Dimension nicht 
erfassen/begreifen. Es bleibt disparat, warum diese Deutlichkeit bei 
den Jüngern nicht ankommt. Andererseits ist der Gegensatz zwischen 
Gegenwart und Zukunft, was Jesus angeht, auch unbegreiflich, das 
Reich Gottes und seine Verheißungen lassen sich ebenfalls nicht rati-
onal begreifen (es geht um den Gegensatz der Augen des Verstandes 
und der Augen des Herzens, vgl. Lk 24,45 + Lk 24,32), aber es könnte 
sein, dass der Verfasser des Lukasevangeliums genau diesen Gegensatz 
mit dem Unverständnis der Jünger deutlich machen wollte. Vielleicht 
ist genau deswegen die Erzählung dieses Wunders / dieser Heilung 
an dieser Stelle ein deutliches Achtungszeichen für die Lesenden: Was 
siehst/verstehst du eigentlich? Kurz vor dem Ende seines Weges knüpft 
Jesus mit dieser Begebenheit an sein Programm an, welches er bereits 
in seiner Antrittspredigt in Nazareth (Lk 4,18) in Anlehnung an Jes 61,1 
als Teil seines Auftrages versteht, nämlich, Blinden das Augenlicht zu 
geben. Am Pilgerweg der Menge, die Jesus begleitet, sitzt der namen-
lose Blinde und fragt, wer da vorbeiziehe, und die Antwort der Menge 
lautet: der Nazoräer. Damit spannt der Text des Lukasevangeliums kom-
positorisch und sprachlich diesen Bogen auf. Das Thema des Sehens 
durchzieht das Lukasevangelium in einer zarten Spur: Jesus bezeichnet 
als eines der Merkmale der Heilszeit das Sehend-Werden (Lk 7,22) und 
er lädt Blinde ausdrücklich zum Gastmahl ein und macht damit deut-
lich, dass sie Teil haben am Mahl im Gottesreich (Lk 14,21). Der von 



9

seiner Blindheit befreite Mensch wird von Lukas als konkrete Kontrast-
figur zum reichen Mann dargestellt, der sich der Nachfolge, im Gegen-
satz zu ihm, dem Blinden, als nicht gewachsen zeigte (Lk 18,18–23). Am 
auffälligsten und textimmanent interessantesten ist für mich, dass eine 
Heilsgeste fehlt. Das verstehe ich so, dass es um die innere Haltung 
geht. Der Text hat eine Parallele in Mk 10,46–52. Im Mk-Text hat der 
Blinde einen Namen, bei Lk nicht. Da Jesus sehr deutlich anweist, den 
Rufenden zu ihm zu bringen, konzentriert sich das Geschehen auf die 
beiden, obwohl im Hintergrund die Frage dräut, warum die Menge eine 
Begegnung zwischen ihnen verhindern möchte. Eine Vorausdeutung 
auf die verhinderte Begegnung mit dem Volk beim Prozess vor Pilatus? 
Die Erzählung ist formal zunächst eine Interaktion mit der Menge und 
dann ein Dialog mit Jesus, eine intime Fokussierung. Auch im Mat
thäusevangelium gibt es eine synoptische Parallele (Mt 20,29–34), dort 
wird jedoch von zwei Blinden berichtet. Dass im Lukastext der Blinde 
Jesus als Sohn Davids anspricht, kann als Verstetigung einer Linie ver-
standen werden, denn als Nachfahre Davids ergibt sich auch die Linie 
zur Weisheit Salomos, die sich auch auf seine medizinisch-pharma-
zeutischen Kenntnisse (Weish 7,20) und sein außerordentliches exor-
zistisches Können (bei Flv. Jos) bezieht. In der konkreten Begegnung 
bezeichnet der Blinde Jesus dann als Kyrios bei Lukas (im Gegensatz 
zu Rabbuni bei Markus) und bittet um sein Augenlicht. Das griechi-
sche Verb aufblicken / wieder sehend werden benutzt Lukas in dieser 
Perikope dreimal. Im sonstigen lukanischen Werk kennzeichnet die-
ses Verb immer die Bekehrung zum christlichen Glauben (Apg 9,17.18; 
Apg 22,13; Apg 26,18). Am Blinden sollen sich die in Jes 35,5 und Jes 
42,7.8  gegebenen Heilszusagen erfüllen. Jesus spricht das Heilswort 
(Lk 18,42a) und bestätigt seinen Glauben (Lk 18,42b), und der sehend 
Gewordene schließt sich denen an, die Jesus auf seinem Weg nach 
Jerusalem begleiten. Er vertraute darauf, dass Jesus ihm die Augen für 
den Weg öffnet, den Jesus selbst geht, und er gehört nun zu denen, 
die verstehen und (ihm) deswegen nachfolgen. Zwischen den beiden 
Möglichkeiten der Deutung als ein Wunder oder als eine symbolische 
Handlung zur Inszenierung der Frage nach dem Verstehen verstehe 
ich eher Letzteres. 



10

Weg zur Predigt

Im freien Assoziieren zu dem, was Verstehen sein kann und was ich 
verstehe, ist mir der Gegensatz zwischen Hören und Sehen aus dem 
Text wichtig. Ich leite daraus ab, dass hören und verstehen und sehen 
und verstehen zwei unterschiedliche Vorgänge sind, was ich natür-
lich im Grunde rational weiß, aber an diesem Text noch einmal neu 
begriffen habe. Auch und gerade in der passiven Formulierung: gehört 
werden / gesehen werden. Die elementare Selbstverständlichkeit, mit 
der der Blinde das Gehört-Werden nutzt, um auf sich aufmerksam zu 
machen und so in ein Beziehungsgeschehen mit Jesus zu gehen, um 
dann gesehen zu werden, eröffnet eine Dynamik zum Wortfeld aus-
sichts-los, die ich spannend finde. Keine Aussicht zu haben, aber gehört 
zu werden, um dies aufzubrechen und gesehen zu werden, um sehend 
(verstehend) zu werden, bildet auf der Sinnes-Ebene im wörtlichen Ver-
ständnis eine Sinnes-Ebene im metaphorischen Verständnis ab. Auf 
der Sinnes-Ebene des Sehens zeigt sich das Unsichtbare und spinnt ein 
Band auf existenzieller Ebene. Existenzielles Verstehen bedeutet also 
die Einordnung in einen Wertekontext, für den Jesus steht. Möglicher-
weise kann auch ein Querverweis auf das Thema: Augenlicht wieder-
erlangen im Kontext der paulinischen Bekehrung verstanden werden 
(vgl. Apg 22,13; Apg 26,18) … die Sicht wiedererlangen ist ein Zurecht-
Rücken im Horizont des Reiches Gottes. Auf der Textebene wird das 
mit den Worten »mit einem Schlag« (Lk 18,43) deutlich. 
Eine interessante Spur ist ganz besonders auch die Frage: Was willst 
du? Sie öffnet in den folgenden Worten einen ganzen Verstehenshori-
zont. In der Süddeutschen Zeitung las ich von einem Experiment: Der 
amerikanische Schriftsteller und Professor für Englische Literatur, 
Percival Everett, ist einer der bedeutendsten Intellektuellen der USA. 
Vor Kurzem erschien sein Roman James, der die Geschichte von Mark 
Twains Huckleberry Finn aus der Sicht des Sklaven Jim erzählt, einer 
person of color. Sein scheinbar ungebildetes Kauderwelsch spricht 
James nur in Gegenwart von weißen Personen – zum Selbstschutz. In 
Wirklichkeit hat sich James im Selbststudium zu einem Intellektuellen 
gebildet, dem im Traum Voltaire erscheint und der sein Schicksal selbst 
lenken will. James ist ein machtvolles, kluges, wütendes Werk. Jemand 
lernt zu verstehen in einem von ihm selbst gebildeten safe space des 
Verstehens. Die Erzählung des Blinden von Jericho interpretiere ich 



11

als eine ebensolche. Zurück zu Percival Everett. Für das Magazin der 
Süddeutschen Zeitung ließ er sich auf ein aufwendiges Experiment 
ein, das seinen Ursprung in Russland hat. Dort versendete der russi-
sche Schriftsteller Boris Akunin vor Jahren einen Fragebogen mit 13 
Fragen an politische Gefangene in seiner Heimat, darunter war auch 
der inzwischen verstorbene Alexei Nawalny. Akunins Ziel: die Antwor-
ten der Gefangenen zu veröffentlichen und die russische Öffentlich-
keit damit auf das Schicksal der Inhaftierten hinzuweisen – und auf 
die Brutalität und Willkür, mit der Widerstand und Widerspruch und 
Anderssein in Russland geahndet und Menschengruppen marginali-
siert und unterdrückt werden. Er entwickelte 13 Fragen, manche davon 
spielerisch, manche sehr ernst, die dann von der Redaktion an promi-
nente US-Amerikanerinnen und Amerikaner im Vorfeld der Wahl ver-
schickt wurden. Ausgehend davon, dass Jesus den Blinden etwas fragt, 
ließe sich eventuell auch ein Fragenkatalog entwickeln, den Hörende 
mit nach Hause nehmen können, damit wiederum davon ausgehend 
Gespräche entstehen, für ein gegenseitiges Verstehen im gnadenvollen 
Kontext der jesuanischen Verheißung. Vielleicht gelingt dies ganz kon-
kret mit dem Gedanken, dass Hoffnung allein nicht ausreicht, sondern 
nur im Tun einen Resonanzraum eröffnet. Dabei denke ich auch an 
eine wunderbare Aktion von midi (Evangelische Arbeitsstelle für mis-
sionarische Kirchenentwicklung und diakonische Profilbildung): #Ver-
ständigungsorte https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte. 

Ideen für Fragen:
1. Was muss gehört werden? 
2. Was sollte gesehen werden? 
3. Wieviel ist genug: Geld, Macht, Protest, Trost?
4. Erkennst du Freundlichkeit an, die anderen entgegengebracht wird?
5. Was machst du mit deiner stärksten Hoffnung?

Predigtthema

Räume zum Verstehen / Verstehenshorizont des Reiches Gottes / Nach-
folge / Jünger:innenschaft / sehend werden / empowerment



12

Vorschläge zur Liturgie

Psalm: Psalmcollage mit Versen aus Psalm 31 und Strophen des Liedes: 
Öffne, öffne mir die Augen, aus: SichtWeisen. Liederbuch zum 3. Öku-
menischen Kirchentag in Frankfurt am Main, Nr. 6:

Bei dir, Gott, suche ich Zuflucht: 
Lass mich nicht scheitern, zu keiner Zeit. 
Hab ein offenes Ohr für mich!
Sei für mich ein Fels, ein Versteck, eine feste Burg.
Zeig mir den Weg. Du bist meine Zuflucht. 
In deine Hände lege ich mein Leben. 
Öffne, öffne mir die Augen (1) 
Hass erfüllte mich gegen Menschen, aber ich vertraute auf Gott.
Jetzt kann ich jubeln und fröhlich sein.
Du hast gesehen und erkannt, in welcher Not ich bin. 
Du hast mich nicht dem Feind überlassen. 
Du hast mir weiten Raum gegeben, wo ich mich frei bewegen kann.
Öffne, öffne mir die Augen (2) 
In den Augen aller meiner Feinde bin ich zum Schandfleck geworden,
ein Schreckgespenst bin ich für meine besten Freunde, sie ergreifen 
vor mir die Flucht.
Vergessen hat man mich wie einen Toten.
Ich aber vertraute auf dich, ich bekannte: Du bist mein Gott.
Öffne, öffne mir die Augen (3)
Meine Zukunft liegt in deiner Hand. 
Lass dein Angesicht leuchten. 
Aus deinem Vorrat an Güte können alle leben,
die bei dir Zuflucht suchen. Amen.

Lied: Predigtlied: EG (Bayern) 622,1–4 Ich möchte Glauben haben

Vorschlag zur Predigt

Möglicher Anfang
Mir fällt es schwer wegzuhören. Nicht immer kann ich filtern, was ich 
wirklich hören muss. Schon oft habe ich mich beim Hören auf etwas 



13

konzentriert, was ich gar nicht dringend hätte hören müssen. Die 
Gespräche in der Bahn neben und vor und hinter mir, die Beiträge auf 
ständig laufenden Bildschirmen an öffentlichen Orten, die Musik im 
Café. Wenn es besonders voll von Menschen um mich herum ist, kann 
ich nicht weghören und gleichzeitig nichts wirklich erfassen. Es strömt 
dann ein Wortstrom über mich, dem ich nicht gewachsen bin. 
Ich bewundere Jesus anhaltend dafür, dass ihm gelingt, in Wort
strömen zu hören, was gehört werden muss. Ein Aspekt an diesem Text 
also, der mich nicht wirklich überrascht, es geht schließlich um Jesus, 
mich überrascht, dass es Menschen gibt, die Tag und Nacht mit ihm 
unterwegs sind, eingebunden in seinen Wortstrom, und trotzdem sind 
sie es, die nicht das hören, was er sagt, während ein anderer, der abge-
schnitten ist von sozialer Zugehörigkeit, der übersehen wird, sich die 
Fähigkeit Jesu zunutze macht und etwas zu seinem Wortstrom hinzu-
fügt: Sohn Davids. Hab Erbarmen mit mir. 
Vielleicht war es eines der Signalwörter, die Anrede oder die Aufforderung, 
die im Wortstrom aufgefallen ist. Es könnte aber auch wirklich Jesu Sensi-
bilität gewesen sein. Sie ermöglicht eine Begegnung auf diesem Weg, viel-
leicht eine von vielen, aber eine, die überliefert ist, obwohl nicht einmal 
der Name des Menschen genannt wird. Jesus selbst weiß schon, auf wel-
chem Weg er ist, Jerusalem ist nicht mehr weit. Immer mehr Menschen 
sind mit ihm unterwegs. Sie ahnen eventuell, dass in Jerusalem etwas 
passieren wird, aber das Ausmaß können sie nicht verstehen. Weder in 
Worten noch in den grauenhaften Taten, die folgen werden. Und abseits 
des Weges, in Hörweite will jemand gehört werden. Muss jemand gehört 
werden. Ein namenloser Mensch, der blind ist. Für ihn ist das Hören 
die Fähigkeit, die eine Einordnung im sozialen Raum ermöglicht. Jesus 
reagiert. Er bittet darum, dass derjenige, der gehört werden will, zu ihm 
gebracht wird. Der Raum zwischen Jesus und dem Blinden öffnet sich. 
Ein #Verständigungsort. Dort wird kein Name genannt, aber es erfolgt 
eine Einordnung in einen sozialen Interaktionsraum. Eine Beziehung. Sie 
entsteht im Hören, Gehörtwerden, Sehen, Gesehenwerden. 

Zum weiteren Verlauf
Drei Gedankengänge zum Entfalten:

Wenn ein Raum entsteht, eine Beziehung hergestellt wird, ist etwas 
geschehen, das nicht ungeschehen gemacht werden kann. In der her-



14

gestellten Bindung entsteht ein Freiraum. Einen Moment lang ist es 
eine Begegnung vollkommener Gleichwertigkeit. Jesus kann eintau-
chen in sein Programm, seine Aufgabe, seine Mission. Der namenlose 
Blinde seinerseits kann eintauchen in die Verheißung, die mit Jesus 
verbunden ist, der Rabbi, der Sohn Davids, der, der Unmögliches mög-
lich machen kann. 

Möglicherweise kann hier die Frage Platz haben, 
welche Erwartungen und Zuschreibungen Jesus auslöst …

Die egalitäre Struktur dieses Momentes, die den Rahmen des Rau-
mes definiert in der Begegnung, ist für mich das Kernstück dessen, 
was einen #Verständigungsort ausmacht. Wieder einmal ist Jesus der 
Rabbi, der lehrt im Tun. Seine ihn begleitenden Jünger hören und ver-
stehen nicht, deswegen nutzt er die Gelegenheit und lehrt sie praktisch. 
Es ist seine besondere Fähigkeit, herauszuhören im Wortstrom, was 
gehört werden muss, was nicht überhört werden darf. 

An dieser Stelle wäre es möglich zu entfalten, 
was bei mir, in meiner Weltwahrnehmung nicht überhört werden darf. 

Im hergestellten #Verständigungsort zwischen Jesus und dem blinden 
Menschen ist es möglich, Fragen zu stellen und Antworten zu hören. Das 
ist ein Schlüssel, nicht unerwartet, aber die Frage: Was willst du? eröffnet 
einen Horizont der Erwartungen und Bedürfnisse und Sehnsüchte. In 
dieser Frage stecken andere Fragen. Welche Fragen sind unsere? Welche 
Fragen stellen in meinem Kontext einen #Verständigungsort her?

Vielleicht ließe sich hier ein Gespräch in der Predigt zwischen Hören-
den initiieren,
Fragen könnten dafür vorbereitet sein und es könnte Platz bleiben,
um daraus entstehende Frageimpulse aufzuschreiben. 

Möglicher Schluss
Nachdem Jesus gefragt hat, antwortet der namenlose Blinde. Sein 
Wunsch ist: dass ich sehen kann. Und einfach so, mit seiner ganzen 
Vollmacht und in aller Beiläufigkeit sagt Jesus: Du siehst. Dein Glaube 
hat es möglich gemacht. 



15

Wenn also das Wichtige gehört wird, weil Fragen gestellt werden und 
das einen #Verständigungsort herstellt, der am Ende die Sichtweise 
geraderückt, weil jemand sein Augenlicht wiedererlangt, also sehen/
verstehen kann, folgt daraus doch, zu hören und zu sehen und gehört 
und gesehen zu werden. 
Die Person konnte sehen, folgte Jesus nach und beeindruckte nach-
haltig die Menge, die ihn vorher ignoriert und marginalisiert hatte. Es 
braucht also #Verständigungsorte, es braucht Fragen, es braucht hör-
bare Worte, es braucht Menschen, die sehen wollen. Und es gibt sie. 

Literatur: 
Wilfried Eckey, Das Lukasevangelium unter Berücksichtigung seiner 
Parallelen. Teilband II, 11,1–24,53. Neukirchen-Vluyn, 2. Aufl. 2006, 
772–778 
Francois Bovon, Das Evangelium nach Lukas (Lk 15,1–1927), EKK III/3, 
Neukirchen-Vluyn 2001, 242–264 
Rainer Dillmann und César Mora Paz, Das Lukas-Evangelium. Ein 
Kommentar für die Praxis, Stuttgart 2000, 319–324 
https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte



16

Invokavit
Gen 3,1–19(20–24)

Jens-Uwe Krüger

Erste Begegnung mit dem Text

»Der Sündenfall«  – das ist auch noch in der Lutherbibel 2017 die 
Überschrift von Gen 3. Sie droht die Lektüre einseitig zu lenken und 
beschwört manch problematische Wirkungsgeschichte herauf. Schafft 
es der Text, sich dagegen neu und frisch Gehör zu verschaffen?
So vieles wird angesprochen: Leben und Tod, Vertrauen und Miss-
trauen. Ungehorsam, Versuchtwerden, Sich-betrogen-Fühlen, Versa-
gen, Vertuschen. Weiterleben. Scham, Verstecken, Strafe. Die Mühen 
des Lebens: Geburt, schweißtreibende Arbeit, die widrige Natur. 
Versuchung: Das Verlockende, dass etwas anders, besser, echter ist 
als das Leben, das ich jetzt habe. Die Enttäuschung, die erlebt werden 
kann, wenn es dann anders kommt als vorher verheißen. Wenn alles 
dadurch schwieriger, komplizierter wird und nicht mehr rückgängig 
zu machen ist. Wie verändert, wie beeinflusst solch ein Geschehen das 
Vertrauen von Personen zueinander (zwischen engen (Lebens-)Part-
nern, gegenüber Gott)?
Ein Gott, der seinen Abendspaziergang genießen will. Den Garten durch-
streifen, die Welt, in der »alles gut« ist. Aber irgendetwas stimmt nicht. 
Wo sind die Menschen, denen er doch sonst immer begegnet, die sich 
auf ihn freuen, so wie Gott sich auf sie? Mal nach ihnen rufen!
Da meldet sich der eine und sagt frei heraus, was er empfindet: Ich habe 
Angst vor dir – und ich bin ja nackt (so sollst du mich nicht sehen). 
Gott merkt sofort, dass diese Angst nur einen Grund haben kann: Du 
hast das einzige getan, das ich dir nicht erlaubt habe. Wer hat dir gesagt, 
dass du nackt bist – und dass das ein Problem sein soll? Wie kommst 
du darauf, dass dein Nacktsein mich stört oder beeinflusst? Aber was 
unser Verhältnis zueinander beeinflusst, ist das Misstrauen, dein Weg-
laufen und Verstecken. Und dann, dass du nicht zu dem stehst, was 
passiert ist.


