
Theologische Brocken 013



Gerhard Poppenberg

Maria voll der Gnade

Geschichte und Gehalt eines Denkbilds



Sagt an, wer ist doch diese, 

die vor dem Tag aufgeht, 

die überm Paradiese 

als Morgenröte steht?

Geziert mit Mond und Sternen 

im Sonnenglanz erhöht

Guido Maria Dreves (1885) 

nach Johannes Khuen (1638)

nach Das Hohe Lied 6,10



Dann erschien ein großes Zeichen am Him-

mel: eine Frau, mit der Sonne bekleidet; der 

Mond war unter ihren Füßen und ein Kranz 

von zwölf Sternen auf ihrem Haupt. Sie war 

schwanger und schrie vor Schmerz in ihren 

Geburtswehen. Ein anderes Zeichen erschien 

am Himmel: ein Drache, groß und feuerrot, 

mit sieben Köpfen und zehn Hörnern und 

mit sieben Diademen auf seinen Köpfen. […] 

Da entbrannte im Himmel ein Kampf; Mi-

chael und seine Engel erhoben sich, um mit 

dem Drachen zu kämpfen. Der Drache und 

seine Engel kämpften, aber sie konnten sich 

nicht halten, und sie verloren ihren Platz im 

Himmel. Er wurde gestürzt, der große Dra-

che, die alte Schlange, die Teufel oder Satan 

heißt und die ganze Welt verführt; der Dra-

che wurde auf die Erde gestürzt, und mit ihm 

wurden seine Engel hinabgeworfen. 

Apokalypse 12,1–9



Inhalt

I  Christliche Heilige – 

Namenstag und Geburtstag  9

II  Maria – Kult und Theologie  28 

III  Unbe�eckte Empfängnis – 

Bildgestalt und Bildgehalt  47 

IV Weiblichkeit – Aphrodite und Maria  62 

V  Schönheit – Anmut und Politik  79 

VI  Geschichtstheologie – Immaculata als 

Geschichtszeichen  103 

VII  Politische Theologie – 

Nuestra Señora de Guadalupe  120

VIII Anmerkungen  171

IX  Bibliographie  181

X Abbildungsverzeichnis  190



9

I  Christliche Heilige – 
Namenstag und Geburtstag 

Es ist noch nicht allzu lange her, dass in katholischen 

Gegenden und Ländern der Namenstag einer Person 

gefeiert wurde. Er war bedeutender als der Geburts-

tag, der erst in höherem Lebensalter – im Rückblick 

auf das Glück, so lange gelebt zu haben – gefeiert 

wurde. Heute ist der Geburtstag der bedeutendste 

Festtag im Leben einer Person; der Namenstag ist so 

gut wie vergessen. Das ist nicht eine schlicht nostal-

gische Erinnerung, sondern Anlass zu einer kultur-

geschichtlichen und mentalitätstheoretischen Über-

legung, gar Diagnose. 

Was wird am Geburtstag, was am Namenstag ge-

feiert, und was ist der Unterschied zwischen beiden? 

Der Geburtstag feiert die schiere Kontingenz der Ge-

burt des Einzelnen in seiner Einzigkeit. An sich ist 

der Tag der Geburt vollkommen bedeutungslos; er 

wird deshalb mit absoluter Bedeutung aufgeladen, 

die aber zunächst ohne Gehalt ist. Die neugebore-

ne Person, das Ich selbst des in sich geschlossenen 

Einzelnen muss sich im Zuge seines Lebens selbst 

er�nden und den Gehalt der Person bilden. Dagegen 



10

steht der Namenstag im Zusammenhang der Na-

mensgebung, die ein intentionaler und kulturstiften-

der, poietisch-performativer Akt ist. Seit alters gibt es 

die Vorstellung der Prägung durch den Eigennamen. 

Der Psychoanalytiker Karl Abraham spricht 

von der »determinierenden Kraft des Namens«, die 

bewirkt, dass beispielsweise »ein Knabe, der den 

gleichen Vornamen trägt wie ein berühmter Mann, 

diesem nacheifert«. Der Name ist die sprachliche 

Gestalt des Wunsches der Namensgeber für seinen 

Träger. Das teilt er mit anderen Trägern des Namens, 

die deshalb eine durch ihn motivierte soziale Gruppe 

bilden. Ein Wolfgang soll ein guter Wolfsjäger, ein 

Gerhard ein Kämpfer werden, der stark mit dem 

Speer umgeht. Er kann allgemein einen agonalen 

Charakter entwickeln oder – wie in meinem persön-

lichen Fall – diese determinierende Kraft in subli-

mierter Form nutzen und beispielsweise das Feld des 

Ingeniösen, die Kunst des Scharfsinns und der Pointe 

zu einem Lebensthema machen. 

Die Benennung nach einem christlichen Heiligen 

ist ähnlich motiviert. Der Heilige ist durch die beson-

dere Art seiner Lebensführung ein Vorbild, dem der 

Träger seines Namens nachstreben möge. Und er ist 

als eine historisch wirkliche Person, die durch den 

Kanonisierungsprozess der Kirche als jemand be-

stimmt ist, der bereits in der Gemeinschaft der Heili-

gen im Himmel weilt, ein Beschützer: der Schutzhei-

lige des Namensträgers. Der Name gibt einer Person 



11

eine Deutung ihres Lebens für den Lebensweg, die 

sich an der etymologischen Bedeutung des Namens 

oder dem Lebensgang des Heiligen orientiert; er 

stellt das individuelle Leben in eine soziale und histo-

rische Kontinuität und gibt dem Träger des Namens 

mit der Lebensgeschichte des Heiligen ein Modell für 

sein Leben vor, das er individuell ausgestalten kann. 

Die Feier des Heiligen �ndet entsprechend auch 

nicht an seinem Geburtstag, sondern an seinem To-

destag, in Rücksicht auf sein gesamtes mustergülti-

ges Leben statt. In meinem persönlichen Fall ist der 

heilige Gerhard der Namensgeber; er war Bischof im 

ungarischen Csanád und starb an dem nach ihm be-

nannten Gellértberg im heutigen Budapest den Mär-

tyrertod. Die determinierende Kraft hat in diesem 

Fall in säkularisierter Form gewirkt. Ich bin nicht Bi-

schof in der katholischen Kirche, sondern Professor 

an der Universität Heidelberg geworden; an die Stelle 

der Mutter Kirche ist die Universität als alma mater, 

an die Stelle von Religion und Theologie sind »Wis-

senschaft und Kunst« (Goethe) als geistige Nahrung 

getreten. 

Die Vorgänge der Heiligsprechung und ihr fol-

gend der Namensgebung sind zudem eingebunden 

in einen institutionellen Rahmen. Die Kirche ist ein 

eigener Rechts- und Verwaltungsraum, der den Mit-

gliedern mit dem liturgischen Kalender, den Hoch-

festen als Gliederung und Zäsur im Jahresablauf und 

den jeweiligen Tagesheiligen eine rechtlich gesicherte 



12

und organisatorisch verlässliche Ordnung gewähr-

leistet. Entsprechend ist die Heiligsprechung – die 

Kanonisierung – ein Akt des kanonischen Rechts. 

Ein Mensch, der ein mustergültiges – heiligmäßiges – 

Leben geführt hat, wird nach einem geregelten Ver-

fahren in den Kreis der Heiligen aufgenommen und 

an einem bestimmten Tag des liturgischen Kalenders 

gefeiert. Der Kanon der Heiligen gibt die exempla 

christlichen Lebens vor. 

In säkularisierter Form haben die kommunisti-

schen Revolutionäre verdiente Kämpfer – beispiels-

weise Ernst Thälmann oder Rosa Luxemburg – zu 

Vorbildern erklärt. Und in der bürgerlichen Kultur 

gibt es die kanonischen Autoren mit ihren exemp-

larischen Werken. Sie werden von Philologen, die 

einen Ordinierungsprozess durchlaufen haben, nach 

bestimmten Kriterien – Stil, Ästhetik, Form, Gehalt – 

ausgewählt und in Gestalt von Deutungen überlie-

fert, in denen ihre Mustergültigkeit entfaltet wird. 

Das ist ebenfalls eine säkulare Kanonisierung. Der 

kanonische Autor trägt als poeta laureatus den Lor-

beerkranz wie der kanonische Heilige die Aureole. 

Dagegen hat der moderne Dichter in Baudelaires 

ironischem Prosagedicht »Perte d’auréole« im Groß-

stadtgewühl seine Aureole verloren. Walter Benjamin 

hat das aufgegriffen und zur kulturwissenschaftli-

chen Denk�gur der Aura von Kunstwerken entwi-

ckelt, die durch die modernen Repräsentationstech-

niken verlorengeht. 



13

Die kanonischen Autoren geben mit ihren Wer-

ken den Lesern und Leserinnen einer Gesellschaft 

Orientierung und geistige Nahrung. Der Widerstand 

gegen den Kanon ist durch den Wunsch motiviert, 

sich als eigenständiges autonomes Individuum nicht 

vorschreiben zu lassen, was man zu lesen habe. Der 

Streit hat seine Tiefenstruktur in der Prämoderne. 

In der Querelle des Anciens et des Modernes wur-

de vor allem in Frankreich um die Wende vom 17. 

zum 18. Jahrhundert – aber auch bereits ein Jahr-

hundert zuvor in Spanien – die Mustergültigkeit der 

antiken Autoren bestritten und die Eigenständigkeit 

der modernen Autoren behauptet. Das Originalgenie 

des 18. Jahrhunderts ist die literarische Gestalt des 

modernen Individuums. 

Der sich in diesem Zuge ausbildende bürgerli-

che Kanon der Hochliteratur wurde dann von den 

Avantgarden des späten 19. und frühen 20. Jahrhun-

derts wiederum im Namen eines Imperativs »abso-

luter Moderne« (Rimbaud) bestritten, bis auch diese 

Moderne wieder kanonisch wurde. Deshalb gibt es 

heute statt eines Kanons eine endlose – nicht nur 

ästhetisch, sondern vor allem politisch motivierte – 

Diversi�zierung der Leselisten, die allerdings den 

Gedanken des Kanons nicht aufgeben, sondern nur 

anders, nämlich als partikulare Auswahl in Rück-

sicht auf eine besondere Fragestellung – Geschlechts

identität, ethnische Herkunft, Klassenzugehörigkeit, 

koloniales Erbe – gestalten. Die Notwendigkeit der 



14

Diversi�zierung liegt auf der Hand und ist unbe-

streitbar. Welche Konsequenzen sie für die Kon�gu-

ration von Gesellschaften hat, dürfte eine vorrangige 

Frage einer ihrem Gegenstand angemessenen Kultur-

wissenschaft der Zukunft sein. 

Eine bedeutende Dimension der Heiligenvereh-

rung ist, die irdisch-zeitliche mit der himmlisch-ewi-

gen Kirche zu verbinden. Der Heilige ist ein irdischer 

Mensch, der auf Grund seiner Heiligkeit bereits nach 

seinem Tod und vor der endgültigen Unterscheidung 

der Geister im Jüngsten Gericht ein Mitglied der 

himmlischen Gemeinschaft ist. So ist er ein Moment 

der irdischen Gemeinschaftsbildung, denn die Heili-

gen werden an ihren Gedenktagen – den Namens

tagen – liturgisch verehrt. 

Der spirituell-ontologische Status dieses Geden-

kens hat sein Maß an der Eucharistie, der sakramen-

talen Wiederholung des Opfers Christi, durch das 

die Gemeinschaft der Gläubigen gestiftet wurde und 

im Messopfer weiterhin gestiftet wird. Deshalb sind 

die Märtyrer die ersten Heiligen, denn sie haben in 

ihrer Passion die Nachfolge Christi angetreten. Das 

bedeutet auch, dass die Heiligenverehrung etwas von 

dieser sakramentalen Wirklichkeit der Eucharistie 

hat. Der Heilige ist durch sein heiligmäßiges Leben 

ein wirkliches und wirksames Vorbild für das Leben 

des Trägers seines Namens. Etwas von seiner Heilig-

keit wirkt in der performativen Kraft des Namens in 

dessen Träger. 



15

Die Heiligen sind als je historische Personen Mus-

ter christlichen Lebens: die »schöpferischen Vorbilder 

der je gerade fälligen Heiligkeit, die einer bestimm-

ten Periode aufgegeben ist«, so zitiert Marcus Sie-

ger in Die Heiligsprechung eine Formulierung Karl 

Rahners. Deshalb ist der Heiligenkult nicht eine 

Verehrung des Heiligen (cultus sanctitatis), sondern 

der Heiligen (cultus sanctorum). Zu solchen Vorbil-

dern werden sie durch den institutionellen Akt der 

Heiligsprechung im Rahmen eines eigens dafür ein-

gerichteten Verfahrens, der Kanonisierung. Sie sind, 

noch einmal Karl Rahner, »die ›of�ziellen‹, amtlich 

öffentlich geschichtlich gewordenen Weisen der 

Selbst�ndung der Kirche«.1 Die Heiligen geben Mo-

delle einer, der jeweiligen historischen Konstellation 

angemessenen, christlichen Lebensführung; sie sind 

Gestalten der historischen Daseinsform der christ

lichen Kirche. 

Die erste Ausprägung des Heiligenkults ist die 

Verehrung der für ihren Glauben gestorbenen Mär-

tyrer. Sie waren von Anfang an ein Moment der 

Gemeinschaftsbildung, indem ihrer in den jeweili-

gen Gemeinden am Tag der Jährung ihres Todes in 

einem liturgischen Akt gedacht wurde. Dieser zu-

nächst von den Gläubigen ausgehende Brauch wur-

de ab dem 4. Jahrhundert zunehmend institutionell 

geregelt; die kirchliche Lehre und kirchenrechtliche 

Heiligsprechung als Institutionalisierung der Hei-

ligenverehrung folgt einer bestehenden kultischen 



16

Praxis der Gemeinde und gibt ihr eine institutionelle 

und lehramtliche Gestalt.2 Die Historizität des Hei-

ligenkults wird erkennbar im Übergang vom Märty-

rer zum Bekenner. Nach dem Ende der Christenver-

folgungen ist der Märtyrertod keine mustergültige 

Gestalt des christlichen Lebens mehr. Er wird durch 

das heiligmäßige Leben der Asketen, Mönche und 

anderen glaubensstarken Frommen ersetzt, die nicht 

ihr Leben opfern, sondern das Opfer zur Form des 

täglichen Lebens machen.3 Das Muster der Muster-

gültigkeit hatte sich verändert. 

Die zunächst lokal am Grab des Märtyrers und 

zum Jahrestag seines Todes statt�ndende Heiligen-

verehrung weitete sich ab dem 4. Jahrhundert aus, in-

dem Überreste aus den Gräbern – Reliquien – an an-

dere Orte überführt und dort der Grund für eine 

Verehrung des in seinen Reliquien präsenten Hei-

ligen wurden. Dieser an den materiellen Träger ge-

bundene Kult wurde ab dem 11. Jahrhundert zuneh-

mend geistiger. Nachdem die Heiligsprechung von 

den einzelnen Bischöfen an den Papst übergegangen 

war, wurde ein neuer, in den Kanon aufgenommener 

Heiliger zunächst weiterhin für seine Herkunftsre-

gion, im Weiteren aber auch für die gesamte Kirche 

verehrungswürdig. Die Heiligenverehrung wurde 

von dem lokalen und materiellen Träger abgelöst 

und zu einem spirituellen Akt. 

Entsprechend wurde das Verfahren der Kanoni-

sierung – das Wort kommt ebenfalls im 11. Jahrhun-



17

dert auf – strenger formalisiert, weil die Heiligmäßig-

keit des Lebens nicht unmittelbar von den Gläubigen 

einer Gemeinde erfahren und entsprechend bezeugt 

werden konnte. Unter den Päpsten Alexander III. 

(1159–1181) und Innozenz III. (1198–1216) wur-

de die Kanonisierung endgültig zu einer Sache des 

Papstes. Ein regelrechter Heiligsprechungsprozess 

mit feststehendem Verfahren wurde ab dem 13. Jahr-

hundert institutionalisiert. Ab 1588, nach dem Kon-

zil von Trient, bei dem die katholische Kirche den 

Umstürzen der protestantischen Reformation, zu der 

auch eine scharfe Kritik der Heiligenverehrung ge-

hörte, mit einer theologischen Neubestimmung der 

leitenden Dogmen begegnete, ist die Ritenkongrega-

tion das zuständige Gremium zur Durchführung des 

Heiligsprechungsprozesses, denn die Feste der Heili-

gen sind Teil des liturgischen Kalenders. Der Heili-

genkult wird zu einem Moment der gegenreformato-

rischen theologischen und liturgischen Neuordnung 

der katholischen Kirche. 

Für das Verfahren der Heiligsprechung sind zwei 

Momente entscheidend: das verdienstvolle und hei-

ligmäßige Leben (fama sanctitatis) und die Wunder, 

die durch die Fürsprache des Heiligen im Leben und 

nach seinem Tod von Gott gewirkt wurden (fama 

miraculorum). Beide Momente bestätigen sich ge-

genseitig, so dass weder ein heiligmäßiges Leben 

noch Wunder allein zur Kanonisierung ausreichen.4 

Das mustergültige Leben allein wäre banal, weil es 



18

nur ein Rollenbild vorgibt. Wunder allein könnten 

diabolischer Trug sein. Sie werden durch das ver-

dienstvolle Leben approbiert und dieses durch die 

Wunder mit einem höheren Charisma ausgestattet. 

Beides sind Momente einer geistigen Kraft, die 

der Heilige hat und endsprechend ausstrahlt. In den 

allermeisten Fällen sind die Wunder Krankenheilun-

gen. Die Frage ist, was ein Wunder ist und was es 

bedeutet. De�nitionsgemäß ist es eine Wirkung ohne 

eine reguläre, natürliche oder technische Ursache. Es 

setzt aber nicht einfach die Gesetze der Natur und 

der Zivilisation außer Kraft, es ist vielmehr der Ein-

schlag des Übernatürlichen und Übermenschlichen in 

die Welt, die sichtbar und wirklich gewordene Kraft 

der Übernatur; in der christlichen Sprache heißt sie 

Gnade. 

Die fama ist der Ruf – das Wort ist etymologisch 

mit fari (sprechen) verbunden –, der sich um eine 

Person verbreitet. Sie wird durch die allgemeine 

Wertschätzung der Gläubigen gebildet und wirkt als 

heilbringende Kraft auf die Gemeinschaft zurück. Sie 

ist die Gestalt der gesellschaftlich vermittelten und 

approbierten Kraft des Heiligen, die durch die Kano-

nisierung institutionell begründet wird. Das jeweils 

Mustergültige des Heiligen ist demnach nicht ein 

vorgegebenes abstraktes Vorbild, sondern eine Form 

der Lebensführung, die das Volk der Gläubigen als 

beispielhaft erkannt und durch seine Wertschätzung 

hervorgehoben hat; es entstammt dem jeweils wirk-



19

lichen Leben. Das historisch real Gegebene eines ein-

zelnen Lebens wird durch die fama sanctitatis und 

die daraus hervorgehende Kanonisierung in die Ge-

stalt eines gesellschaftlich vermittelten Allgemeinen 

verwandelt. Das ist die Form der wesentlichen Ge-

schichtlichkeit des heiligmäßig Mustergültigen: »der 

je gerade fälligen Heiligkeit, die einer bestimmten Pe-

riode aufgegeben ist« (Rahner). So sind die Heiligen 

Gestalten der Vermittlung von individuellem Leben 

und Gemeinschaft, von Einzelnem und Allgemeinem. 

In seinen Disputationes de controversiis Christia­

nae �dei adversus hujus temporis haereticos (1586–

1593) hat Robertus Bellarminus (1542–1621) die 

zwischen den Konfessionen theologisch kontrovers 

verhandelten Artikel systematisch zusammengestellt 

und argumentativ im Sinn der katholischen Kirche 

begründet. In der vierten Kontroverse handelt er von 

der Heiligenverehrung. Die Abhandlung ist ein Mus-

ter der philologisch-historischen Argumentation. Er 

führt die unterschiedlichen Positionen der »Häreti-

ker unserer Zeit« an, der Protestanten aller Couleur, 

die den Heiligenkult als Aberglauben und die Ma-

rienverehrung als Blasphemie verurteilen, weil sie 

Maria die gleiche, gar höhere Verehrung zubillige als 

Christus selbst, und widerlegt diese mit den entspre-

chenden Stellen aus der Schrift sowie patristischer 

und scholastischer Autoren. Die Argumentation �n-

det im Rahmen eines historisch entstandenen und 

durch Überlieferung approbierten Diskussions- und 



20

Deutungsraums statt. Die Stellen aus der Schrift und 

aus den Werken der Theologen sind testimonia, die 

den Glauben und seine Wahrheit bezeugen, indem 

sie sich allesamt gegenseitig bezeugen. Das entschei-

dende Kriterium ist die übereinstimmende Argumen-

tation dieser Überlieferung. 

Der Befund Bellarmins ist entsprechend, dass alle 

Gelehrten seine Argumentation unterstützen (omnes 

doctores pro nobis esse). Die Position der katholi-

schen Kirche ist diejenige, die aus dem Argumenta-

tionszusammenhang der Theologen hervorgegangen 

ist, der wiederum aus Deutungen der Schrift ent-

standen ist. Entsprechend de�niert er die Kanonisie-

rung als »öffentliches Zeugnis der Kirche über die 

wahrhafte Heiligkeit und Herrlichkeit eines bereits 

gestorbenen Menschen (publicum Ecclesiae testimo­

nium de vera sanctitate et gloria alicuius hominis 

iam defuncti)«. 

Entscheidend für den Namenstag ist, dass der 

Einzelne nicht als dieser Einzelne im engen Gehäuse 

der Individualität gefeiert wird, sondern von Anfang 

an als eine durch die Namensgebung gesellschaft-

lich eingebundene und kulturell vermittelte Person 

betrachtet wird. Der Name gibt dem Einzelnen eine 

Bedeutung, die er mit den anderen Trägern des Na-

mens teilt und die ihren Gehalt im Namensgeber, 

dem jeweiligen Heiligen und dessen mustergültigen 

Leben hat. Der Heilige hat eine Geschichte; sie wird 

in der Legende, die sich um ihn bildet, überliefert. 



21

So gibt er dem Kind von Anfang an durch seinen 

Namen eine überindividuelle Dimension und Bedeu-

tung: nomen est omen. Die Personen, die am selben 

Tag Namenstag feiern, sind virtuell im Namen und 

dem Namenspatron vergesellschaftet. Virtuell be-

deutet dabei nicht simulakrisch-scheinhaft, sondern 

real: durch die virtus, die Kraft des Namens und des 

Heiligen. 

Dagegen bilden die am selben Tag geborenen 

Menschen keine Gruppe; sie teilen zwar das factum 

brutum des zufälligen Zeitpunkts der Geburt, aber 

das allein stiftet keinen Bezug untereinander. Der 

Geburtstag ist nur für den je einzelnen Menschen 

bedeutsam; er gibt ihm in seiner einzigartigen Indi-

vidualität Bedeutung. Der Name ist in dieser Pers-

pektive lediglich die referenzielle Markierung dieser 

einzelnen Person. Mentalitätsgeschichtlich steht die 

Feier des Geburtstags in der Linie der »Entdeckung 

des Individuums« (Jacob Burckhardt) in der Renais-

sance und der Aufwertung des einzelnen Gläubigen 

gegenüber dem Priestertum durch die Reformation. 

Jeder ist unmittelbar zu Gott und in der Welt. 

Das ist der Beginn einer Neukon�guration des 

Menschen, die bis heute wirksam und heute wirk-

licher denn je ist: von der Reformation über die Re-

volution der Erklärung der Menschenrechte bis zum 

Imperativ der Selbstverwirklichung. Karl Vossler hat 

seinerzeit diesen Beginn des modernen Individuums 

durch philologische Untersuchungen des Stils von 



22

Benvenuto Cellini und Pietro Aretino nachgezeich-

net.5 Stil ist eine Kategorie, um die angedeutete Fra-

gestellung zu entfalten. 

Die Feier des Namenstags und des Geburtstags 

bedeuten zwei unterschiedliche Konzeptionen von 

Person und Persönlichkeit im Horizont von Einzel-

nem und Allgemeinem. Im einen Fall ist der Einzelne 

jemand, dem es aufgegeben ist, seine Persönlichkeit 

selbst zu bilden und ihr um die anfängliche Leere 

im Laufe des Lebens eine Bedeutung zu geben. Das 

ist die Verfassung des modernen Individuums. Im 

anderen Fall ist der Einzelne jemand, der seine Per-

sönlichkeit im Horizont eines Bedeutungszusam-

menhangs prä�guriert �ndet und in diesem Rahmen 

ausbilden kann. Das ist das prämoderne Individuum. 

Die Frage ist, was der soziokulturelle Sinn der jewei-

ligen Kon�guration der Persönlichkeit ist. 

Die Marien�gur ist ein Teil der christlichen Reli-

giosität und Theologie seit den Anfängen des Chris-

tentums. Seit der protestantischen Reformation ist 

der Marienkult – wie die Heiligenverehrung allge-

mein – jedoch ein Moment vor allem im Raum des 

katholischen Christentums. Zwar spielt die Person 

Mariä in den Evangelien kaum eine Rolle, aber als 

Mutter des Mensch gewordenen Gottes hatte sie 

gleichwohl eine besondere Bedeutung und in der Hei-

ligenverehrung hat die heilige Maria eine Sonderstel-

lung inne. Sie steht außerhalb des Kanons der übri-

gen Heiligen, doch die ihr eigentümliche Heiligkeit 



23

ist das Maß der Heiligkeit überhaupt. Die Tatsache, 

dass Maria zu den weltweit verbreitetsten Namen 

gehört, mag eine erste empirische Rechtfertigung für 

das Interesse an ihr sein. Und da der Name sogar 

als Bestandteil von Männernamen möglich ist, kann 

er im Zeitalter von Diversität und Gender�uidität 

besonders interessant sein. 

Die Heiligen und besonders Maria vermitteln 

zwischen den Menschen und Gott, zwischen Erde 

und Himmel. Sie sind Zwischenwesen von der Sei-

te der Menschen, wie die Engel Zwischenwesen von 

der Seite Gottes sind: Medien im Wortsinn. Das 

Zwischen ist ihr Ort und ihre Bestimmung. Als Ver-

mittler der Gnade sind sie relationale und surreale 

Gestalten. Ihr Wesen ist die Beziehung zwischen der 

Welt und der Überwelt, der Wirklichkeit und der 

Überwirklichkeit. Maria ist die Figur überhaupt die-

ser Medialität. Als Mutter Jesu Christi ist sie realiter 

das Medium der Inkarnation: der Menschwerdung 

Gottes. Im Weiteren wird sie zur allgemeinen Gna-

denvermittlerin; durch ihre Fürbitte wird die Gnade 

Gottes vergeben. So wird sie zur Gestalt der Ekkle-

sia, der Kirche im geistlichen, institutionellen und 

materiellen Sinn. Zahllose Kirchen und Kathedralen 

sind ihr – Unserer Lieben Frau, Notre Dame, Nues-

tra Señora, Nostra Signora, Nossa Senhora, Our 

Lady etc. – gewidmet. Sie ist als Mutter Gottes auch 

die institutionelle und spirituelle Mutter der Kirche, 

die deshalb selbst zur Mutter Kirche werden kann. 



24

Im Verbund der christlichen Heiligen ist Maria das 

Muster der Heiligkeit überhaupt: die Metaheilige. 

Der Bildtypus Sacra Conversazione zeigt Maria in-

mitten von Heiligen, deren »Königin« sie ist. Sie ragt 

aus der Schar der Heiligen heraus, weil sie die Mut-

ter Jesu Christi, der Gründer�gur des Christentums, 

ist. Und wie die Heiligen Schutzpatrone der Träger 

ihres Namens sind, ist Maria – dargestellt als Schutz-

mantelmadonna – die Schutzpatronin der ganzen 

Menschheit. 

Deshalb ist es erstaunlich, dass Maria erst nach 

und nach und über einen langen Zeitraum eine 

wahrnehmbare Kon�guration im religiösen Imagi-

nären des Christentums erhalten hat. In den Evange-

lien nimmt sie nur eine marginale Stellung ein. Sie ist 

Abb. 1:  Fra Angelico, Sacra Conversazione, um 1443



Erste Au�age Berlin 2026

Copyright © 2026

MSB Matthes & Seitz Berlin 

Verlagsgesellschaft mbH

Großbeerenstraße 57A, 10965 Berlin, Deutschland

info@matthes-seitz-berlin.de

Alle Rechte vorbehalten,

insbesondere die Nutzung des

Werks für Text- und Data-Mining

im Sinne von § 44b UrhG.

Umschlaggestaltung: Jennifer Kroftova, Berlin

Umschlagmotiv: Cyanotypie von Jennifer Kroftova

Satz und Layout: MGN, Cartagena 

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck, 

Deutschland

Printed in Germany

ISBN 978-3-7518-6513-5
www.matthes-seitz-berlin.de


