Theologische Brocken o13



Gerhard Poppenberg

Maria voll der Gnade

Geschichte und Gehalt eines Denkbilds

+

Matthes & Seitz Berlin



Sagt an, wer ist doch diese,
die vor dem Tag aufgeht,
die iberm Paradiese
als Morgenrote steht?
Geziert mit Mond und Sternen
im Sonnenglanz erhoht

Guido Maria Dreves (1885)
nach Johannes Khuen (1638)
nach Das Hohe Lied 6,10



Dann erschien ein grofSes Zeichen am Him-
mel: eine Frau, mit der Sonne bekleidet; der
Mond war unter ihren FufSen und ein Kranz
von zwolf Sternen auf ihrem Haupt. Sie war
schwanger und schrie vor Schmerz in ihren
Geburtswehen. Ein anderes Zeichen erschien
am Himmel: ein Drache, grof$ und feuerrot,
mit sieben Kopfen und zehn Hornern und
mit sieben Diademen auf seinen Kopfen. [...]
Da entbrannte im Himmel ein Kampf; Mi-
chael und seine Engel erhoben sich, um mit
dem Drachen zu kimpfen. Der Drache und
seine Engel kimpften, aber sie konnten sich
nicht halten, und sie verloren ihren Platz im
Himmel. Er wurde gestiirzt, der grofse Dra-
che, die alte Schlange, die Teufel oder Satan
heifst und die ganze Welt verfithrt; der Dra-
che wurde auf die Erde gestiirzt, und mit ihm
wurden seine Engel hinabgeworfen.

Apokalypse 12,19



Inhalt

I Christliche Heilige —
Namenstag und Geburtstag 9

IT Maria — Kult und Theologie 28

IIT Unbefleckte Empfangnis —
Bildgestalt und Bildgehalt 47

IV Weiblichkeit — Aphrodite und Maria 62
V Schonheit — Anmut und Politik 79

VI Geschichtstheologie — Immaculata als
Geschichtszeichen 103

VII Politische Theologie —
Nuestra Sefiora de Guadalupe 120

VIII Anmerkungen 171
IX Bibliographie 181

X Abbildungsverzeichnis 190



1 Christliche Heilige -
Namenstag und Geburtstag

Es ist noch nicht allzu lange her, dass in katholischen
Gegenden und Landern der Namenstag einer Person
gefeiert wurde. Er war bedeutender als der Geburts-
tag, der erst in hoherem Lebensalter — im Riuckblick
auf das Gluck, so lange gelebt zu haben - gefeiert
wurde. Heute ist der Geburtstag der bedeutendste
Festtag im Leben einer Person; der Namenstag ist so
gut wie vergessen. Das ist nicht eine schlicht nostal-
gische Erinnerung, sondern Anlass zu einer kultur-
geschichtlichen und mentalititstheoretischen Uber-
legung, gar Diagnose.

Was wird am Geburtstag, was am Namenstag ge-
feiert, und was ist der Unterschied zwischen beiden?
Der Geburtstag feiert die schiere Kontingenz der Ge-
burt des Einzelnen in seiner Einzigkeit. An sich ist
der Tag der Geburt vollkommen bedeutungslos; er
wird deshalb mit absoluter Bedeutung aufgeladen,
die aber zunichst ohne Gehalt ist. Die neugebore-
ne Person, das Ich selbst des in sich geschlossenen
Einzelnen muss sich im Zuge seines Lebens selbst
erfinden und den Gehalt der Person bilden. Dagegen

9



steht der Namenstag im Zusammenhang der Na-
mensgebung, die ein intentionaler und kulturstiften-
der, poietisch-performativer Akt ist. Seit alters gibt es
die Vorstellung der Pragung durch den Eigennamen.

Der Psychoanalytiker Karl Abraham spricht
von der »determinierenden Kraft des Namens«, die
bewirkt, dass beispielsweise »ein Knabe, der den
gleichen Vornamen tragt wie ein berithmter Mann,
diesem nacheifert«. Der Name ist die sprachliche
Gestalt des Wunsches der Namensgeber fiir seinen
Trager. Das teilt er mit anderen Tragern des Namens,
die deshalb eine durch ihn motivierte soziale Gruppe
bilden. Ein Wolfgang soll ein guter Wolfsjager, ein
Gerhard ein Kiampfer werden, der stark mit dem
Speer umgeht. Er kann allgemein einen agonalen
Charakter entwickeln oder — wie in meinem person-
lichen Fall - diese determinierende Kraft in subli-
mierter Form nutzen und beispielsweise das Feld des
Ingenitsen, die Kunst des Scharfsinns und der Pointe
zu einem Lebensthema machen.

Die Benennung nach einem christlichen Heiligen
ist dhnlich motiviert. Der Heilige ist durch die beson-
dere Art seiner Lebensfithrung ein Vorbild, dem der
Trager seines Namens nachstreben moge. Und er ist
als eine historisch wirkliche Person, die durch den
Kanonisierungsprozess der Kirche als jemand be-
stimmt ist, der bereits in der Gemeinschaft der Heili-
gen im Himmel weilt, ein Beschiitzer: der Schutzhei-
lige des Namenstragers. Der Name gibt einer Person

I0



eine Deutung ihres Lebens fiir den Lebensweg, die
sich an der etymologischen Bedeutung des Namens
oder dem Lebensgang des Heiligen orientiert; er
stellt das individuelle Leben in eine soziale und histo-
rische Kontinuitit und gibt dem Trager des Namens
mit der Lebensgeschichte des Heiligen ein Modell fir
sein Leben vor, das er individuell ausgestalten kann.

Die Feier des Heiligen findet entsprechend auch
nicht an seinem Geburtstag, sondern an seinem To-
destag, in Riicksicht auf sein gesamtes mustergulti-
ges Leben statt. In meinem personlichen Fall ist der
heilige Gerhard der Namensgeber; er war Bischof im
ungarischen Csandd und starb an dem nach ihm be-
nannten Gellértberg im heutigen Budapest den Mar-
tyrertod. Die determinierende Kraft hat in diesem
Fall in sakularisierter Form gewirkt. Ich bin nicht Bi-
schof in der katholischen Kirche, sondern Professor
an der Universitat Heidelberg geworden; an die Stelle
der Mutter Kirche ist die Universitat als alma mater,
an die Stelle von Religion und Theologie sind » Wis-
senschaft und Kunst« (Goethe) als geistige Nahrung
getreten.

Die Vorginge der Heiligsprechung und ihr fol-
gend der Namensgebung sind zudem eingebunden
in einen institutionellen Rahmen. Die Kirche ist ein
eigener Rechts- und Verwaltungsraum, der den Mit-
gliedern mit dem liturgischen Kalender, den Hoch-
festen als Gliederung und Zasur im Jahresablauf und
den jeweiligen Tagesheiligen eine rechtlich gesicherte

IT



und organisatorisch verldssliche Ordnung gewihr-
leistet. Entsprechend ist die Heiligsprechung — die
Kanonisierung — ein Akt des kanonischen Rechts.
Ein Mensch, der ein mustergiiltiges — heiligmafSiges —
Leben gefithrt hat, wird nach einem geregelten Ver-
fahren in den Kreis der Heiligen aufgenommen und
an einem bestimmten Tag des liturgischen Kalenders
gefeiert. Der Kanon der Heiligen gibt die exempla
christlichen Lebens vor.

In sdkularisierter Form haben die kommunisti-
schen Revolutionare verdiente Kampfer — beispiels-
weise Ernst Thilmann oder Rosa Luxemburg - zu
Vorbildern erkldrt. Und in der biirgerlichen Kultur
gibt es die kanonischen Autoren mit ihren exemp-
larischen Werken. Sie werden von Philologen, die
einen Ordinierungsprozess durchlaufen haben, nach
bestimmten Kriterien — Stil, Asthetik, Form, Gehalt —
ausgewahlt und in Gestalt von Deutungen tiberlie-
fert, in denen ihre Mustergiiltigkeit entfaltet wird.
Das ist ebenfalls eine sikulare Kanonisierung. Der
kanonische Autor trigt als poeta laureatus den Lor-
beerkranz wie der kanonische Heilige die Aureole.
Dagegen hat der moderne Dichter in Baudelaires
ironischem Prosagedicht »Perte d’auréole« im Grofs-
stadtgewlhl seine Aureole verloren. Walter Benjamin
hat das aufgegriffen und zur kulturwissenschaftli-
chen Denkfigur der Aura von Kunstwerken entwi-
ckelt, die durch die modernen Reprisentationstech-
niken verlorengeht.

I2



Die kanonischen Autoren geben mit ihren Wer-
ken den Lesern und Leserinnen einer Gesellschaft
Orientierung und geistige Nahrung. Der Widerstand
gegen den Kanon ist durch den Wunsch motiviert,
sich als eigenstindiges autonomes Individuum nicht
vorschreiben zu lassen, was man zu lesen habe. Der
Streit hat seine Tiefenstruktur in der Pramoderne.
In der Querelle des Anciens et des Modernes wur-
de vor allem in Frankreich um die Wende vom 17.
zum 18. Jahrhundert — aber auch bereits ein Jahr-
hundert zuvor in Spanien — die Mustergiiltigkeit der
antiken Autoren bestritten und die Eigenstandigkeit
der modernen Autoren behauptet. Das Originalgenie
des 18. Jahrhunderts ist die literarische Gestalt des
modernen Individuums.

Der sich in diesem Zuge ausbildende burgerli-
che Kanon der Hochliteratur wurde dann von den
Avantgarden des spaten 19. und frithen 20. Jahrhun-
derts wiederum im Namen eines Imperativs »abso-
luter Moderne« (Rimbaud) bestritten, bis auch diese
Moderne wieder kanonisch wurde. Deshalb gibt es
heute statt eines Kanons eine endlose — nicht nur
asthetisch, sondern vor allem politisch motivierte —
Diversifizierung der Leselisten, die allerdings den
Gedanken des Kanons nicht aufgeben, sondern nur
anders, namlich als partikulare Auswahl in Riick-
sicht auf eine besondere Fragestellung — Geschlechts-
identitit, ethnische Herkunft, Klassenzugehorigkeit,
koloniales Erbe — gestalten. Die Notwendigkeit der

13



Diversifizierung liegt auf der Hand und ist unbe-
streitbar. Welche Konsequenzen sie fur die Konfigu-
ration von Gesellschaften hat, diirfte eine vorrangige
Frage einer ihrem Gegenstand angemessenen Kultur-
wissenschaft der Zukunft sein.

Eine bedeutende Dimension der Heiligenvereh-
rung ist, die irdisch-zeitliche mit der himmlisch-ewi-
gen Kirche zu verbinden. Der Heilige ist ein irdischer
Mensch, der auf Grund seiner Heiligkeit bereits nach
seinem Tod und vor der endgultigen Unterscheidung
der Geister im Jungsten Gericht ein Mitglied der
himmlischen Gemeinschaft ist. So ist er ein Moment
der irdischen Gemeinschaftsbildung, denn die Heili-
gen werden an ihren Gedenktagen — den Namens-
tagen — liturgisch verehrt.

Der spirituell-ontologische Status dieses Geden-
kens hat sein MafS an der Eucharistie, der sakramen-
talen Wiederholung des Opfers Christi, durch das
die Gemeinschaft der Glaubigen gestiftet wurde und
im Messopfer weiterhin gestiftet wird. Deshalb sind
die Mirtyrer die ersten Heiligen, denn sie haben in
ihrer Passion die Nachfolge Christi angetreten. Das
bedeutet auch, dass die Heiligenverehrung etwas von
dieser sakramentalen Wirklichkeit der Eucharistie
hat. Der Heilige ist durch sein heiligmafSiges Leben
ein wirkliches und wirksames Vorbild fir das Leben
des Tragers seines Namens. Etwas von seiner Heilig-
keit wirkt in der performativen Kraft des Namens in
dessen Triger.

14



Die Heiligen sind als je historische Personen Mus-
ter christlichen Lebens: die »schopferischen Vorbilder
der je gerade filligen Heiligkeit, die einer bestimm-
ten Periode aufgegeben ist«, so zitiert Marcus Sie-
ger in Die Heiligsprechung eine Formulierung Karl
Rahners. Deshalb ist der Heiligenkult nicht eine
Verehrung des Heiligen (cultus sanctitatis), sondern
der Heiligen (cultus sanctorum). Zu solchen Vorbil-
dern werden sie durch den institutionellen Akt der
Heiligsprechung im Rahmen eines eigens dafiir ein-
gerichteten Verfahrens, der Kanonisierung. Sie sind,
noch einmal Karl Rahner, »die >offiziellen<, amtlich
offentlich geschichtlich gewordenen Weisen der
Selbstfindung der Kirche«.” Die Heiligen geben Mo-
delle einer, der jeweiligen historischen Konstellation
angemessenen, christlichen Lebensfiihrung; sie sind
Gestalten der historischen Daseinsform der christ-
lichen Kirche.

Die erste Auspriagung des Heiligenkults ist die
Verehrung der fiir ihren Glauben gestorbenen Mair-
tyrer. Sie waren von Anfang an ein Moment der
Gemeinschaftsbildung, indem ihrer in den jeweili-
gen Gemeinden am Tag der Jahrung ihres Todes in
einem liturgischen Akt gedacht wurde. Dieser zu-
nichst von den Gldubigen ausgehende Brauch wur-
de ab dem 4. Jahrhundert zunehmend institutionell
geregelt; die kirchliche Lehre und kirchenrechtliche
Heiligsprechung als Institutionalisierung der Hei-
ligenverehrung folgt einer bestehenden kultischen

15



Praxis der Gemeinde und gibt ihr eine institutionelle
und lehramtliche Gestalt.> Die Historizitdt des Hei-
ligenkults wird erkennbar im Ubergang vom Mirty-
rer zum Bekenner. Nach dem Ende der Christenver-
folgungen ist der Martyrertod keine mustergiltige
Gestalt des christlichen Lebens mehr. Er wird durch
das heiligmifSige Leben der Asketen, Monche und
anderen glaubensstarken Frommen ersetzt, die nicht
ihr Leben opfern, sondern das Opfer zur Form des
taglichen Lebens machen. Das Muster der Muster-
gultigkeit hatte sich verdndert.

Die zunichst lokal am Grab des Mirtyrers und
zum Jahrestag seines Todes stattfindende Heiligen-
verehrung weitete sich ab dem 4. Jahrhundert aus, in-
dem Uberreste aus den Gribern — Reliquien — an an-
dere Orte uberfithrt und dort der Grund fiir eine
Verehrung des in seinen Reliquien prasenten Hei-
ligen wurden. Dieser an den materiellen Trager ge-
bundene Kult wurde ab dem 11. Jahrhundert zuneh-
mend geistiger. Nachdem die Heiligsprechung von
den einzelnen Bischofen an den Papst tibergegangen
war, wurde ein neuer, in den Kanon aufgenommener
Heiliger zunachst weiterhin fir seine Herkunftsre-
gion, im Weiteren aber auch fir die gesamte Kirche
verehrungswiirdig. Die Heiligenverehrung wurde
von dem lokalen und materiellen Trager abgelost
und zu einem spirituellen Akt.

Entsprechend wurde das Verfahren der Kanoni-
sierung — das Wort kommt ebenfalls im 11. Jahrhun-

16



dert auf — strenger formalisiert, weil die HeiligmafSig-
keit des Lebens nicht unmittelbar von den Glaubigen
einer Gemeinde erfahren und entsprechend bezeugt
werden konnte. Unter den Pdpsten Alexander III.
(r159-1181) und Innozenz III. (1198-1216) wur-
de die Kanonisierung endgiiltig zu einer Sache des
Papstes. Ein regelrechter Heiligsprechungsprozess
mit feststehendem Verfahren wurde ab dem 13. Jahr-
hundert institutionalisiert. Ab 1588, nach dem Kon-
zil von Trient, bei dem die katholische Kirche den
Umstiirzen der protestantischen Reformation, zu der
auch eine scharfe Kritik der Heiligenverehrung ge-
horte, mit einer theologischen Neubestimmung der
leitenden Dogmen begegnete, ist die Ritenkongrega-
tion das zustindige Gremium zur Durchfithrung des
Heiligsprechungsprozesses, denn die Feste der Heili-
gen sind Teil des liturgischen Kalenders. Der Heili-
genkult wird zu einem Moment der gegenreformato-
rischen theologischen und liturgischen Neuordnung
der katholischen Kirche.

Fir das Verfahren der Heiligsprechung sind zwei
Momente entscheidend: das verdienstvolle und hei-
ligmafige Leben (fama sanctitatis) und die Wunder,
die durch die Fursprache des Heiligen im Leben und
nach seinem Tod von Gott gewirkt wurden (fama
miraculorum). Beide Momente bestadtigen sich ge-
genseitig, so dass weder ein heiligmifSiges Leben
noch Wunder allein zur Kanonisierung ausreichen.#
Das mustergiiltige Leben allein wire banal, weil es

17



nur ein Rollenbild vorgibt. Wunder allein kénnten
diabolischer Trug sein. Sie werden durch das ver-
dienstvolle Leben approbiert und dieses durch die
Wunder mit einem hoheren Charisma ausgestattet.

Beides sind Momente einer geistigen Kraft, die
der Heilige hat und endsprechend ausstrahlt. In den
allermeisten Fillen sind die Wunder Krankenheilun-
gen. Die Frage ist, was ein Wunder ist und was es
bedeutet. Definitionsgemafs ist es eine Wirkung ohne
eine regulare, natiirliche oder technische Ursache. Es
setzt aber nicht einfach die Gesetze der Natur und
der Zivilisation aufler Kraft, es ist vielmehr der Ein-
schlag des Ubernatiirlichen und Ubermenschlichen in
die Welt, die sichtbar und wirklich gewordene Kraft
der Ubernatur; in der christlichen Sprache heif3t sie
Gnade.

Die fama ist der Ruf — das Wort ist etymologisch
mit fari (sprechen) verbunden —, der sich um eine
Person verbreitet. Sie wird durch die allgemeine
Wertschatzung der Glaubigen gebildet und wirkt als
heilbringende Kraft auf die Gemeinschaft zuriick. Sie
ist die Gestalt der gesellschaftlich vermittelten und
approbierten Kraft des Heiligen, die durch die Kano-
nisierung institutionell begriindet wird. Das jeweils
Mustergiiltige des Heiligen ist demnach nicht ein
vorgegebenes abstraktes Vorbild, sondern eine Form
der Lebensfihrung, die das Volk der Glaubigen als
beispielhaft erkannt und durch seine Wertschitzung
hervorgehoben hat; es entstammt dem jeweils wirk-

18



lichen Leben. Das historisch real Gegebene eines ein-
zelnen Lebens wird durch die fama sanctitatis und
die daraus hervorgehende Kanonisierung in die Ge-
stalt eines gesellschaftlich vermittelten Allgemeinen
verwandelt. Das ist die Form der wesentlichen Ge-
schichtlichkeit des heiligmifSig Mustergiiltigen: »der
je gerade falligen Heiligkeit, die einer bestimmten Pe-
riode aufgegeben ist« (Rahner). So sind die Heiligen
Gestalten der Vermittlung von individuellem Leben
und Gemeinschaft, von Einzelnem und Allgemeinem.

In seinen Disputationes de controversiis Christia-
nae fidei adversus hujus temporis haereticos (1586—
1593) hat Robertus Bellarminus (1542-1621) die
zwischen den Konfessionen theologisch kontrovers
verhandelten Artikel systematisch zusammengestellt
und argumentativ im Sinn der katholischen Kirche
begriindet. In der vierten Kontroverse handelt er von
der Heiligenverehrung. Die Abhandlung ist ein Mus-
ter der philologisch-historischen Argumentation. Er
fithrt die unterschiedlichen Positionen der »Hareti-
ker unserer Zeit« an, der Protestanten aller Couleur,
die den Heiligenkult als Aberglauben und die Ma-
rienverehrung als Blasphemie verurteilen, weil sie
Maria die gleiche, gar hohere Verehrung zubillige als
Christus selbst, und widerlegt diese mit den entspre-
chenden Stellen aus der Schrift sowie patristischer
und scholastischer Autoren. Die Argumentation fin-
det im Rahmen eines historisch entstandenen und
durch Uberlieferung approbierten Diskussions- und

19



Deutungsraums statt. Die Stellen aus der Schrift und
aus den Werken der Theologen sind testimonia, die
den Glauben und seine Wahrheit bezeugen, indem
sie sich allesamt gegenseitig bezeugen. Das entschei-
dende Kriterium ist die tibereinstimmende Argumen-
tation dieser Uberlieferung.

Der Befund Bellarmins ist entsprechend, dass alle
Gelehrten seine Argumentation unterstitzen (omnes
doctores pro nobis esse). Die Position der katholi-
schen Kirche ist diejenige, die aus dem Argumenta-
tionszusammenhang der Theologen hervorgegangen
ist, der wiederum aus Deutungen der Schrift ent-
standen ist. Entsprechend definiert er die Kanonisie-
rung als »offentliches Zeugnis der Kirche tiber die
wahrhafte Heiligkeit und Herrlichkeit eines bereits
gestorbenen Menschen (publicum Ecclesiae testimo-
nium de vera sanctitate et gloria alicuius hominis
iam defuncti)«.

Entscheidend fiir den Namenstag ist, dass der
Einzelne nicht als dieser Einzelne im engen Gehiuse
der Individualitit gefeiert wird, sondern von Anfang
an als eine durch die Namensgebung gesellschaft-
lich eingebundene und kulturell vermittelte Person
betrachtet wird. Der Name gibt dem Einzelnen eine
Bedeutung, die er mit den anderen Trigern des Na-
mens teilt und die ihren Gehalt im Namensgeber,
dem jeweiligen Heiligen und dessen mustergiltigen
Leben hat. Der Heilige hat eine Geschichte; sie wird
in der Legende, die sich um ihn bildet, tiberliefert.

20



So gibt er dem Kind von Anfang an durch seinen
Namen eine tiberindividuelle Dimension und Bedeu-
tung: nomen est omen. Die Personen, die am selben
Tag Namenstag feiern, sind virtuell im Namen und
dem Namenspatron vergesellschaftet. Virtuell be-
deutet dabei nicht simulakrisch-scheinhaft, sondern
real: durch die virtus, die Kraft des Namens und des
Heiligen.

Dagegen bilden die am selben Tag geborenen
Menschen keine Gruppe; sie teilen zwar das factum
brutum des zufilligen Zeitpunkts der Geburt, aber
das allein stiftet keinen Bezug untereinander. Der
Geburtstag ist nur fiir den je einzelnen Menschen
bedeutsam; er gibt ihm in seiner einzigartigen Indi-
vidualitit Bedeutung. Der Name ist in dieser Pers-
pektive lediglich die referenzielle Markierung dieser
einzelnen Person. Mentalitiatsgeschichtlich steht die
Feier des Geburtstags in der Linie der »Entdeckung
des Individuums« (Jacob Burckhardt) in der Renais-
sance und der Aufwertung des einzelnen Gliubigen
gegentiber dem Priestertum durch die Reformation.
Jeder ist unmittelbar zu Gott und in der Welt.

Das ist der Beginn einer Neukonfiguration des
Menschen, die bis heute wirksam und heute wirk-
licher denn je ist: von der Reformation tiber die Re-
volution der Erklarung der Menschenrechte bis zum
Imperativ der Selbstverwirklichung. Karl Vossler hat
seinerzeit diesen Beginn des modernen Individuums
durch philologische Untersuchungen des Stils von

21



Benvenuto Cellini und Pietro Aretino nachgezeich-
net.’ Stil ist eine Kategorie, um die angedeutete Fra-
gestellung zu entfalten.

Die Feier des Namenstags und des Geburtstags
bedeuten zwei unterschiedliche Konzeptionen von
Person und Personlichkeit im Horizont von Einzel-
nem und Allgemeinem. Im einen Fall ist der Einzelne
jemand, dem es aufgegeben ist, seine Personlichkeit
selbst zu bilden und ihr um die anfingliche Leere
im Laufe des Lebens eine Bedeutung zu geben. Das
ist die Verfassung des modernen Individuums. Im
anderen Fall ist der Einzelne jemand, der seine Per-
sonlichkeit im Horizont eines Bedeutungszusam-
menhangs prafiguriert findet und in diesem Rahmen
ausbilden kann. Das ist das primoderne Individuum.
Die Frage ist, was der soziokulturelle Sinn der jewei-
ligen Konfiguration der Personlichkeit ist.

Die Marienfigur ist ein Teil der christlichen Reli-
giositit und Theologie seit den Anfiangen des Chris-
tentums. Seit der protestantischen Reformation ist
der Marienkult — wie die Heiligenverehrung allge-
mein — jedoch ein Moment vor allem im Raum des
katholischen Christentums. Zwar spielt die Person
Marid in den Evangelien kaum eine Rolle, aber als
Mutter des Mensch gewordenen Gottes hatte sie
gleichwohl eine besondere Bedeutung und in der Hei-
ligenverehrung hat die heilige Maria eine Sonderstel-
lung inne. Sie steht auflerhalb des Kanons der iibri-
gen Heiligen, doch die ihr eigentiimliche Heiligkeit

22



ist das Maf$ der Heiligkeit tiberhaupt. Die Tatsache,
dass Maria zu den weltweit verbreitetsten Namen
gehort, mag eine erste empirische Rechtfertigung fiir
das Interesse an ihr sein. Und da der Name sogar
als Bestandteil von Mannernamen maglich ist, kann
er im Zeitalter von Diversitdt und Genderfluiditit
besonders interessant sein.

Die Heiligen und besonders Maria vermitteln
zwischen den Menschen und Gott, zwischen Erde
und Himmel. Sie sind Zwischenwesen von der Sei-
te der Menschen, wie die Engel Zwischenwesen von
der Seite Gottes sind: Medien im Wortsinn. Das
Zwischen ist ihr Ort und ihre Bestimmung. Als Ver-
mittler der Gnade sind sie relationale und surreale
Gestalten. Ihr Wesen ist die Beziehung zwischen der
Welt und der Uberwelt, der Wirklichkeit und der
Uberwirklichkeit. Maria ist die Figur iiberhaupt die-
ser Medialitat. Als Mutter Jesu Christi ist sie realiter
das Medium der Inkarnation: der Menschwerdung
Gottes. Im Weiteren wird sie zur allgemeinen Gna-
denvermittlerin; durch ihre Fiirbitte wird die Gnade
Gottes vergeben. So wird sie zur Gestalt der Ekkle-
sia, der Kirche im geistlichen, institutionellen und
materiellen Sinn. Zahllose Kirchen und Kathedralen
sind ihr — Unserer Lieben Frau, Notre Dame, Nues-
tra Sefiora, Nostra Signora, Nossa Senhora, Our
Lady etc. — gewidmet. Sie ist als Mutter Gottes auch
die institutionelle und spirituelle Mutter der Kirche,
die deshalb selbst zur Mutter Kirche werden kann.

23



Abb. 1: Fra Angelico, Sacra Conversazione, um 1443

Im Verbund der christlichen Heiligen ist Maria das
Muster der Heiligkeit uberhaupt: die Metaheilige.
Der Bildtypus Sacra Conversazione zeigt Maria in-
mitten von Heiligen, deren »Konigin« sie ist. Sie ragt
aus der Schar der Heiligen heraus, weil sie die Mut-
ter Jesu Christi, der Grunderfigur des Christentums,
ist. Und wie die Heiligen Schutzpatrone der Triger
ihres Namens sind, ist Maria — dargestellt als Schutz-
mantelmadonna — die Schutzpatronin der ganzen
Menschbheit.

Deshalb ist es erstaunlich, dass Maria erst nach
und nach und uber einen langen Zeitraum eine
wahrnehmbare Konfiguration im religiosen Imagi-
ndren des Christentums erhalten hat. In den Evange-
lien nimmt sie nur eine marginale Stellung ein. Sie ist

24



Erste Auflage Berlin 2026

Copyright © 2026

MSB Matthes & Seitz Berlin

Verlagsgesellschaft mbH

GrofSbeerenstrafle 57A, 10965 Berlin, Deutschland
info@matthes-seitz-berlin.de

Alle Rechte vorbehalten,
insbesondere die Nutzung des
Werks fiir Text- und Data-Mining
im Sinne von § 44b UrhG.

Umschlaggestaltung: Jennifer Kroftova, Berlin
Umschlagmotiv: Cyanotypie von Jennifer Kroftova
Satz und Layout: MGN, Cartagena

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, PofSneck,
Deutschland

Printed in Germany

ISBN 978-3-7518-6513-5
www.matthes-seitz-berlin.de



