
Theologische Brocken 011



Sebastian Ostritsch

Serpentinen
Die Gottesbeweise des Thomas von Aquin 

nach dem Zeitalter der Aufklärung



Toren von Natur waren nämlich alle Menschen, 

denen die Erkenntnis Gottes fehlte und die nicht 

imstande waren, aus den sichtbaren Gütern auf den 

Seienden zu schließen, und die beim Betrachten 

der Werke den Meister nicht fanden.

– Das Buch der Weisheit 13,1



Inhalt

  1.  Das kantianische Dogma  7

  2.  Das helle Mittelalter  16

  3.  Was heißt es, Gottes Existenz zu beweisen?  31

  4.  Das ontologische Argument – 

       Kant als Nachfahre des Thomas  36

  5.  Die Summe der Theologie  47 

  6.  Die fünf Wege der Erfahrung  55

  7.  Veränderung: Der erste Weg  63

  8.  Die Attribute Gottes  84

  9.  Die vergessenen Ursachen und Humes

       falscher Weckruf  95

10.    Kausalität: Der zweite Weg  107

11.    Existenzsicherung  116

12.    Kontingenz: Der dritte Weg  122

13.    »Ein ganzes Nest von dialektischen 

       Anmaßungen«  131

14.    Die Grade und das Maximum: 

       Der vierte Weg  137

15.    Der Uhrmacher und die Natur  154



16.    Zweckmäßigkeit: Der fünfte Weg  159

17.    Ein letzter Pfeil im Köcher Kants  168

18.    Wissen – Glauben – Sehen  175

Dank  195

Anmerkungen  197

Literatur  211



7

1.  Das kantianische Dogma

Jedes Zeitalter hat seinen Mythos: eine große Er-

zählung als unhinterfragtes Fundament des Fühlens, 

Denkens und Handelns. Das gilt auch für die Mo-

derne. Ihr Dreh- und Angelpunkt ist die Aufklärung 

des 17. und 18. Jahrhunderts, der die Wortführer 

des Westens bis heute unverbrüchliche Eidestreue 

schwören. Das Besondere an der »aufgeklärten« 

Moderne ist, dass sie mit Blick auf ihr Verhältnis 

zum Mythos von jeher an einer einzigartigen Selbst-

täuschung leidet, denn sie hält sich für die erste Epo-

che, die jeglichen Mythos hinter sich gelassen habe 

und stattdessen allein auf Vernunft gegründet sei. 

Genau hierin aber besteht der ihr eigene Mythos: 

Die Moderne lebt von der großen Erzählung, keine 

große Erzählung mehr zu brauchen.

Als überkommene mythische Vernunftwidrig-

keit gilt dem Aufgeklärten insbesondere der Glaube 

an einen allmächtigen, gütigen und vollkommenen 

Schöpfergott sowie jedwede fromme religiöse Pra-

xis, die diesem Glauben Ausdruck verleiht. Entweder 

erklärt man sich für »religiös unmusikalisch«, wie 

dies Jürgen Habermas im Anschluss an Max Webers 

berühmte Formulierung getan hat.1 Oder man ver-



8

sucht, die Sehnsucht nach Gott und das Bedürfnis 

nach Religiosität zu befriedigen, indem man sich in 

die Ge�lde unverbindlicher »Spiritualität« �üchtet.

Dass Gottes Existenz eine Sache der Vernunfter-

kenntnis ist – diese Idee dagegen dürften die meisten 

für unverständlich oder gar für vermessen halten. 

Glaube und Vernunft bilden für den Bürger, der sich 

vom Licht der Vernunft erleuchtet wähnt, in der Re-

gel einen unversöhnlichen Gegensatz. Dabei versteht 

es sich für ihn von selbst, dass er sich bei diesem Wi-

derstreit ganz auf die Seite der Ratio schlägt. Die Ver-

nunft, so die Überzeugung eines solchen Menschen, 

könne zwar Licht ins Dunkel dieser Welt bringen, der 

Zugriff auf etwas Transzendentes aber sei ihr ver-

wehrt. Was Gott betrifft, könne man sich nicht auf 

die Vernunft, sondern höchstens auf den Glauben be-

rufen.

Dass dieses strikte Entweder-Oder mit Blick auf das 

Begriffspaar von Vernunft und Glauben selbst nicht 

rational zu rechtfertigen, sondern vielmehr Ausdruck 

einer einseitigen Vernunftauffassung ist, hat bereits 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel erkannt. Gerade in 

ihrer absoluten Entgegensetzung zum Glauben ist die 

Aufklärung, wie es in der Phänomenologie des Geistes 

heißt, »ebensowenig über sich selbst aufaufgeklärt«.2

Die hegelsche Philosophie, die die Aufklärung über 

sich selbst aufklären wollte, hat es jedoch nicht ge-

schafft, sich von der antireligiösen Fortschrittserzäh-

lung zu lösen. Denn bei Hegel wird Gott letztlich ebenso



9

von der menschlichen Vernunft geschluckt wie die 

Religion von der Philosophie. Religiöse Vorstellun-

gen sind bei ihm bloß bildhafte Vorstufen für die 

höheren Weihen der philosophischen Begriffsarbeit. 

Und der, der im Zentrum religiösen Vorstellens steht, 

Gott, ist für Hegel lediglich eine Chiffre für das wah-

re Absolute: die Vernunft, die sich im menschlichen 

Denken selbst durchsichtig wird.3 Somit ist bei Hegel 

bereits angelegt, was dann sein ehemaliger Student 

Ludwig Feuerbach in aller Deutlichkeit ausspricht, 

nämlich dass das Gottesverhältnis des Menschen in 

Wahrheit in seinem Verhältnis zu sich selbst bestehe: 

Die Wahrheit der Theologie sei die Anthropologie.4

Die intellektuell überragende Figur allen aufklä-

rerischen Denkens – vor allem auch mit Blick auf 

Gott – ist Immanuel Kant. »Aufklärung« ist für ihn 

bekanntlich »der Ausgang des Menschen aus seiner 

selbst verschuldeten Unmündigkeit«. Diese Unmün-

digkeit wiederum bestehe in der gedankenlosen Be-

folgung gesellschaftlicher Vorgaben. Aufgeklärt zu 

sein, heiße stattdessen, den Mut aufzubringen, sich 

seines »eigenen Verstandes zu bedienen«.5 An die Stel

le blinder Autoritätshörigkeit soll die Autorität der 

Vernunft treten und damit zugleich aus Fremdbe-

stimmung Selbstbestimmung werden.

Auch wenn derlei für moderne Ohren wahlwei-

se harmlos oder sogar abgegriffen klingen mag, war 

Kants entscheidender Schritt, das selbstbestimmte 

Subjekt ins Zentrum seiner Philosophie zu rücken, 



10

für seine Zeitgenossen ein geistig revolutionärer Akt. 

Moses Mendelssohn, ein Hauptprotagonist der Auf-

klärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts, nannte 

den Königsberger Professor daher aus gutem Grund 

den »alles zermalmenden Kant«.6

Die Philosophie Kants wendet den Blick von der 

Wirklichkeit auf das erkennende Subjekt zurück 

und fragt, wie diesem die Erkenntnis der Welt über-

haupt möglich ist. Im Zuge dieser »transzendental« 

genannten Re�exion gelangt Kant zu dem Schluss, 

dass die Erkenntnis des Menschen notwendigerweise 

beschränkt ist: Erkennen ließen sich die Dinge nur, 

wie sie für uns erscheinen, nicht aber wie sie an sich 

sind. Denn Erkenntnis vollziehe sich nur dann, wenn 

Begriffe, die unserem Verstand entspringen, und An-

schauungen, die in unserer räumlich und zeitlich be-

schaffenen Sinnlichkeit gründen, zusammentreffen: 

»Ohne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand ge-

geben, und ohne Verstand keiner gedacht werden.«7 

Jede Erkenntnis ist also vermittelt durch den Ver-

stand und seine Begriffe einerseits sowie die Sinnlich-

keit und ihre Anschauungen andererseits. Darüber, 

wie die Dinge unabhängig von unserem begrif�ichen 

und sinnlichen Apparat, also an sich beschaffen sind, 

lässt sich nach Kant daher nichts sagen.

Für die klassischen Themen der vorkantischen 

Metaphysik – Gott, Seele und Unsterblichkeit – hat-

te Kants »Revolution der Denkart« verheerende Fol-

gen.8 Denn insofern etwa von Gott – der jenseits der 



11

Anschauungsformen von Raum und Zeit existieren 

soll – keine sinnliche Anschauung möglich ist, ist er 

kein echter, sondern nur ein vermeintlicher Erkennt-

nisgegenstand. »Gott« wird zu einem leeren, inhalts-

losen Begriff, dem es an sinnlicher Füllung mangelt. 

Kants Kritik an der Vorstellung, man könne die 

Existenz Gottes erkennen, war von enormer Durch-

schlagskraft. Insoweit ich während meines Philo-

sophiestudiums meine Professoren überhaupt von 

»Gottesbeweisen« reden hörte, geschah dies nie ohne 

den als absolute Gewissheit ausgesprochenen Zusatz, 

dass sich diese »Beweise« natürlich seit Kant erledigt 

hätten. Diese Erfahrung steht exemplarisch für eine 

innerhalb der akademischen Philosophie weitverbrei-

tete Überzeugung, die man als »kantianisches Dog-

ma« bezeichnen kann. Wenn es um die Gottesbewei-

se geht, wird der Name »Kant« als unumstößliche 

Autorität ins Feld geführt, deren Argumente gar nicht 

erst ausgeführt werden müssen, weil sie ja ohnehin 

allgemein bekannt und als gültig anerkannt seien.

In den letzten Jahren hat sich ein Wandel voll-

zogen. Zu verdanken ist dies vor allem Philosophen 

aus der anglophonen Welt wie Alvin Plantinga, 

William Lane Craig oder Edward Feser, die – unbe-

eindruckt von der kantischen Revolution – wieder 

Gott in das Zentrum ihres Denkens gerückt haben. 

Das kantianische Dogma ist aber dennoch weiter 

quicklebendig, besonders in Deutschland, erstaun

licherweise vor allem innerhalb der Theologie.



12

Für den Freiburger Fundamentaltheologen Mag

nus Striet, einen der führenden theologischen Für-

sprecher Kants, ist klar: Das Verhältnis von Gott und 

Mensch kann nicht von Gottes Offenbarung, son-

dern letztlich nur von der Freiheit des Menschen her

gedacht werden. In einem Gespräch mit dem Deutsch-

landfunk im Jahr 2018 erklärte Striet unter Bezug 

auf Kant, die menschliche Vernunft könne »das 

Sehnsuchtswort des freien Gottes bilden«, aber sie 

könne nicht »die Existenz dieses in diesem Begriff 

gedachten Gottes absichern«. Das Unvermögen, 

»nicht mehr zu wissen, ob tatsächlich der Gott, den 

man wohl glauben möchte, existiert«, steht für Striet 

dann auch im Zentrum der Moderne.9

Die Auswirkungen, die ein solches Denkens auf 

die Offenbarungsreligion des Christentums hat, sind 

dramatisch. Denn Offenbarung bedeutet, dass Gott 

sich von sich her den Menschen mitteilt. Wenn aber 

Gottes Existenz infrage steht, dann auch seine Mit-

teilungen. Wer an Gottes Existenz zweifelt, der kann 

sich selbstredend auch nicht auf Gottes Wort, mit 

dem er seinen Willen kundtut, verlassen. Striet selbst 

hat diese harte Konsequenz seines Denkens ausdrück-

lich gezogen und betont: Wenn »die Existenz Gottes 

nicht gewiss sein kann, so kann ebenso wenig gewiss 

sein, was dem Willen Gottes entspricht«.10 Wenn aber 

Gottes Wille unbekannt ist, dann kann man sich auch 

in moralischen Fragen nicht auf diesen berufen. Kon-

sequenterweise lehnt es Striet ausdrücklich ab, sich 



13

in sittlichen Fragen »auf eine Schöpfungsordnung 

und auf ein Naturrecht« zu stützen.11 Als Alternative 

bleiben dann allein menschliche Maßstäbe, um zu be-

gründen, was erlaubt, gefordert und verboten ist. An 

dieser Stelle kommt erneut Kant in Spiel: Seine um 

Autonomie (oder auch Selbstbestimmung) kreisende 

Ethik soll nach Überzeugung jener Theologen, die 

Striets skeptisches Gottesbild teilen, die moralische 

Lücke füllen, die ihre Theologie gerissen hat.12

Es gäbe nun einiges zu sagen zu dieser zweifel-

haften theologischen Vereinnahmung der kantischen 

Philosophie im Allgemeinen und ihres Begriffs der 

Autonomie im Besonderen.13 Und auch mit Blick auf 

Gottes Existenz verhält es sich bei Kant anders, als 

seine theologischen Befürworter vielfach meinen.14 

So beharrt Kant darauf, dass wir, obwohl sich Gottes 

Existenz nicht erkennen oder beweisen lasse, doch aus 

moralisch-praktischen Gründen annehmen müssen, 

dass es Gott gibt.15

Allein, es hilft nichts! Wenn die kantische Philo-

sophie, den Propheten gleich, an ihren Früchten zu 

erkennen ist, dann muss ihre zersetzende Wirkung 

auf das Jahrtausende währende Gottesbild festge-

stellt werden. Die erwähnten deutschen Theolo-

gen sind letztlich Kinder Kants, auch wenn sie sein 

geistiges Erbe untreu verwalten. Für die Gegenwart 

scheint Gott gestorben – und daran hat das kantiani-

sche Dogma, dass Gottes Existenz nicht zu erkennen 

ist, einen nicht unerheblichen Anteil.



14

Diesem kantianischen Dogma will dieses Buch 

ausgerechnet das Denken eines frommen, bettelar-

men Menschen des Mittelalters entgegensetzen. »Ein 

aussichtsloses Unterfangen!«, mögen sich nun viel-

leicht all jene denken, die sich ihrer eigenen Aufge-

klärtheit und der ihres Zeitalters zu sicher sind. Nun 

ist der Held dieses Buches aber kein Geringerer als 

der heilige Thomas, der – soweit es die Forschung 

heute zu bestimmen vermag – im Jahr 1225 auf dem 

Familienschloss in Roccasecca in der Grafschaft 

Aquino geboren wurde.16 Thomas, der als junger 

Mann dem erst wenige Jahre vor seiner Geburt ge-

gründeten Bettelorden der Dominikaner beitrat, war 

mit einer überbordenden geistigen Schaffenskraft 

und einem brillanten Intellekt gesegnet. Geschaffen 

hat Thomas eine einzigartige Synthese von katholi-

scher Theologie und griechischer, vor allem aristo-

telischer Philosophie. Gott ist für Thomas nicht nur 

ein Gegenstand des Glaubens, sondern auch der na-

türlichen Vernunft, von der Gläubige wie Ungläubige 

gleichermaßen Gebrauch machen können. Es bedarf 

nach Thomas also weder der Bibel noch der Lehren 

der Kirche, um zu begreifen, dass es Gott gibt – der 

rechte Vernunftgebrauch reicht dafür aus.

Erfahrungsgemäß fällt es den meisten Menschen 

heute ungemein schwer, sich vorzustellen, dass Tho-

mas mit dieser Behauptung recht haben könnte. Das 

hat zu einem großen Teil auch damit zu tun, dass Tho-

mas ein Kind des Mittelalters ist, also jener Epoche,



15

die als Hort der Unvernunft und des Aberglaubens 

gilt. Eine unvoreingenommene Auseinandersetzung 

mit den thomasischen Argumenten für Gottes Exis-

tenz scheint nicht möglich zu sein, solange die gängi-

gen Vorurteile gegenüber dem Mittelalter nicht aus-

geräumt sind.



Erste Au�age Berlin 2026

Copyright © 2026

MSB Matthes & Seitz Berlin 

Verlagsgesellschaft mbH

Großbeerenstraße 57 A, 10965 Berlin, Deutschland

info@matthes-seitz-berlin.de

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere 

die Nutzung des Werks für Text- und Data-Mining

im Sinne von § 44b UrhG.

Umschlaggestaltung: Jennifer Kroftova, Berlin

Umschlagmotiv: Cyanotypie von Jennifer Kroftova 

Satz und Layout: Monika Grucza-Nápoles, Cartagena

Druck und Bindung: CPI books Gmbh, Leck, Deutschland

Printed in Germany

ISBN 978-3-7518-6514-2

www.matthes-seitz-berlin.de


