Theologische Brocken o1t



Sebastian Ostritsch

Serpentinen

Die Gottesbeweise des Thomas von Aquin

nach dem Zeitalter der Aufklarung

+

Matthes & Seitz Berlin



Toren von Natur waren namlich alle Menschen,
denen die Erkenntnis Gottes fehlte und die nicht
imstande waren, aus den sichtbaren Gutern auf den
Seienden zu schlieflen, und die beim Betrachten

der Werke den Meister nicht fanden.

— Das Buch der Weisheit 13,1



N W«

N

I0.
IT.

I2.

13.

14.

I5.

Inhalt

Das kantianische Dogma 7
Das helle Mittelalter 16
Was heifSt es, Gottes Existenz zu beweisen? 31

Das ontologische Argument —
Kant als Nachfahre des Thomas 36

Die Summe der Theologie 47
Die funf Wege der Erfahrung 55
Verdnderung: Der erste Weg 63
Die Attribute Gottes 84

Die vergessenen Ursachen und Humes
falscher Weckruf 95

Kausalitdt: Der zweite Weg 107
Existenzsicherung 116
Kontingenz: Der dritte Weg 122

»Ein ganzes Nest von dialektischen

AnmafSungen« 131

Die Grade und das Maximum:
Der vierte Weg 137

Der Uhrmacher und die Natur 154



16. Zweckmaifigkeit: Der finfte Weg 159
17. Ein letzter Pfeil im Kocher Kants 168

18. Wissen — Glauben — Sehen 175

Dank 195
Anmerkungen 197

Literatur 211



1. Das kantianische Dogma

Jedes Zeitalter hat seinen Mythos: eine grofle Er-
zdhlung als unhinterfragtes Fundament des Fiihlens,
Denkens und Handelns. Das gilt auch fir die Mo-
derne. Thr Dreh- und Angelpunkt ist die Aufkldrung
des 17. und 18. Jahrhunderts, der die Wortfuhrer
des Westens bis heute unverbriichliche Eidestreue
schworen. Das Besondere an der »aufgeklirten«
Moderne ist, dass sie mit Blick auf ihr Verhailtnis
zum Mythos von jeher an einer einzigartigen Selbst-
tauschung leidet, denn sie hilt sich fiir die erste Epo-
che, die jeglichen Mythos hinter sich gelassen habe
und stattdessen allein auf Vernunft gegrindet sei.
Genau hierin aber besteht der ihr eigene Mythos:
Die Moderne lebt von der grofSen Erzihlung, keine
grofSe Erzahlung mehr zu brauchen.

Als uberkommene mythische Vernunftwidrig-
keit gilt dem Aufgeklirten insbesondere der Glaube
an einen allmichtigen, giitigen und vollkommenen
Schopfergott sowie jedwede fromme religiose Pra-
xis, die diesem Glauben Ausdruck verleiht. Entweder
erkldrt man sich fiir »religios unmusikalisch«, wie
dies Jurgen Habermas im Anschluss an Max Webers

berihmte Formulierung getan hat.” Oder man ver-

7



sucht, die Sehnsucht nach Gott und das Bediirfnis
nach Religiositit zu befriedigen, indem man sich in
die Gefilde unverbindlicher »Spiritualitdt« fliichtet.

Dass Gottes Existenz eine Sache der Vernunfter-
kenntnis ist — diese Idee dagegen diirften die meisten
fur unverstandlich oder gar fiir vermessen halten.
Glaube und Vernunft bilden fiir den Biirger, der sich
vom Licht der Vernunft erleuchtet wihnt, in der Re-
gel einen unversohnlichen Gegensatz. Dabei versteht
es sich fiir ihn von selbst, dass er sich bei diesem Wi-
derstreit ganz auf die Seite der Ratio schlagt. Die Ver-
nunft, so die Uberzeugung eines solchen Menschen,
konne zwar Licht ins Dunkel dieser Welt bringen, der
Zugriff auf etwas Transzendentes aber sei ihr ver-
wehrt. Was Gott betrifft, konne man sich nicht auf
die Vernunft, sondern hochstens auf den Glauben be-
rufen.

Dass dieses strikte Entweder-Oder mit Blick auf das
Begriffspaar von Vernunft und Glauben selbst nicht
rational zu rechtfertigen, sondern vielmehr Ausdruck
einer einseitigen Vernunftauffassung ist, hat bereits
Georg Wilhelm Friedrich Hegel erkannt. Gerade in
ihrer absoluten Entgegensetzung zum Glauben ist die
Aufklarung, wie es in der Phanomenologie des Geistes
heifst, »ebensowenig tiber sich selbst aufaufgeklirt«.

Die hegelsche Philosophie, die die Aufklirung tiber
sich selbst aufklaren wollte, hat es jedoch nicht ge-
schafft, sich von der antireligiosen Fortschrittserzih-
lung zu 16sen. Denn bei Hegel wird Gott letztlich ebenso

8



von der menschlichen Vernunft geschluckt wie die
Religion von der Philosophie. Religiose Vorstellun-
gen sind bei ihm blof§ bildhafte Vorstufen fiir die
hoheren Weihen der philosophischen Begriffsarbeit.
Und der, der im Zentrum religiosen Vorstellens steht,
Gortt, ist fur Hegel lediglich eine Chiffre fur das wah-
re Absolute: die Vernunft, die sich im menschlichen
Denken selbst durchsichtig wird.? Somit ist bei Hegel
bereits angelegt, was dann sein ehemaliger Student
Ludwig Feuerbach in aller Deutlichkeit ausspricht,
namlich dass das Gottesverhiltnis des Menschen in
Wahrheit in seinem Verhaltnis zu sich selbst bestehe:
Die Wahrheit der Theologie sei die Anthropologie.*

Die intellektuell tiberragende Figur allen aufkla-
rerischen Denkens — vor allem auch mit Blick auf
Gott — ist Immanuel Kant. » Aufklarung« ist fir ihn
bekanntlich »der Ausgang des Menschen aus seiner
selbst verschuldeten Unmundigkeit«. Diese Unmin-
digkeit wiederum bestehe in der gedankenlosen Be-
folgung gesellschaftlicher Vorgaben. Aufgeklirt zu
sein, heifSe stattdessen, den Mut aufzubringen, sich
seines »eigenen Verstandes zu bedienen«.s An die Stel-
le blinder Autorititshorigkeit soll die Autoritit der
Vernunft treten und damit zugleich aus Fremdbe-
stimmung Selbstbestimmung werden.

Auch wenn derlei fiir moderne Ohren wahlwei-
se harmlos oder sogar abgegriffen klingen mag, war
Kants entscheidender Schritt, das selbstbestimmte
Subjekt ins Zentrum seiner Philosophie zu riicken,

9



fiir seine Zeitgenossen ein geistig revolutionarer Akt.
Moses Mendelssohn, ein Hauptprotagonist der Auf-
klarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts, nannte
den Konigsberger Professor daher aus gutem Grund
den »alles zermalmenden Kant«.*

Die Philosophie Kants wendet den Blick von der
Wirklichkeit auf das erkennende Subjekt zuriick
und fragt, wie diesem die Erkenntnis der Welt iiber-
haupt moglich ist. Im Zuge dieser »transzendental«
genannten Reflexion gelangt Kant zu dem Schluss,
dass die Erkenntnis des Menschen notwendigerweise
beschrankt ist: Erkennen liefSen sich die Dinge nur,
wie sie fiir uns erscheinen, nicht aber wie sie an sich
sind. Denn Erkenntnis vollziehe sich nur dann, wenn
Begriffe, die unserem Verstand entspringen, und An-
schauungen, die in unserer raumlich und zeitlich be-
schaffenen Sinnlichkeit griinden, zusammentreffen:
»Ohne Sinnlichkeit wirde uns kein Gegenstand ge-
geben, und ohne Verstand keiner gedacht werden.«”
Jede Erkenntnis ist also vermittelt durch den Ver-
stand und seine Begriffe einerseits sowie die Sinnlich-
keit und ihre Anschauungen andererseits. Daruber,
wie die Dinge unabhingig von unserem begrifflichen
und sinnlichen Apparat, also an sich beschaffen sind,
lasst sich nach Kant daher nichts sagen.

Fur die klassischen Themen der vorkantischen
Metaphysik — Gott, Seele und Unsterblichkeit — hat-
te Kants »Revolution der Denkart« verheerende Fol-
gen.® Denn insofern etwa von Gott — der jenseits der

I0



Anschauungsformen von Raum und Zeit existieren
soll — keine sinnliche Anschauung moglich ist, ist er
kein echter, sondern nur ein vermeintlicher Erkennt-
nisgegenstand. » Gott« wird zu einem leeren, inhalts-
losen Begriff, dem es an sinnlicher Fiilllung mangelt.
Kants Kritik an der Vorstellung, man konne die
Existenz Gottes erkennen, war von enormer Durch-
schlagskraft. Insoweit ich wihrend meines Philo-
sophiestudiums meine Professoren tiberhaupt von
» Gottesbeweisen« reden horte, geschah dies nie ohne
den als absolute Gewissheit ausgesprochenen Zusatz,
dass sich diese » Beweise« natiirlich seit Kant erledigt
hatten. Diese Erfahrung steht exemplarisch fiir eine
innerhalb der akademischen Philosophie weitverbrei-
tete Uberzeugung, die man als »kantianisches Dog-
ma« bezeichnen kann. Wenn es um die Gottesbewei-
se geht, wird der Name »Kant« als unumstofSliche
Autoritit ins Feld gefihrt, deren Argumente gar nicht
erst ausgefithrt werden miissen, weil sie ja ohnehin
allgemein bekannt und als giiltig anerkannt seien.
In den letzten Jahren hat sich ein Wandel voll-
zogen. Zu verdanken ist dies vor allem Philosophen
aus der anglophonen Welt wie Alvin Plantinga,
William Lane Craig oder Edward Feser, die — unbe-
eindruckt von der kantischen Revolution — wieder
Gott in das Zentrum ihres Denkens geriickt haben.
Das kantianische Dogma ist aber dennoch weiter
quicklebendig, besonders in Deutschland, erstaun-
licherweise vor allem innerhalb der Theologie.

IT



Fiir den Freiburger Fundamentaltheologen Mag-
nus Striet, einen der fithrenden theologischen Fur-
sprecher Kants, ist klar: Das Verhiltnis von Gott und
Mensch kann nicht von Gottes Offenbarung, son-
dern letztlich nur von der Freiheit des Menschen her
gedacht werden. In einem Gesprach mit dem Deutsch-
landfunk im Jahr 2018 erkladrte Striet unter Bezug
auf Kant, die menschliche Vernunft konne »das
Sehnsuchtswort des freien Gottes bilden«, aber sie
konne nicht »die Existenz dieses in diesem Begriff
gedachten Gottes absichern«. Das Unvermogen,
»nicht mehr zu wissen, ob tatsichlich der Gott, den
man wohl glauben maochte, existiert«, steht fur Striet
dann auch im Zentrum der Moderne.?

Die Auswirkungen, die ein solches Denkens auf
die Offenbarungsreligion des Christentums hat, sind
dramatisch. Denn Offenbarung bedeutet, dass Gott
sich von sich her den Menschen mitteilt. Wenn aber
Gottes Existenz infrage steht, dann auch seine Mit-
teilungen. Wer an Gottes Existenz zweifelt, der kann
sich selbstredend auch nicht auf Gottes Wort, mit
dem er seinen Willen kundtut, verlassen. Striet selbst
hat diese harte Konsequenz seines Denkens ausdriick-
lich gezogen und betont: Wenn »die Existenz Gottes
nicht gewiss sein kann, so kann ebenso wenig gewiss
sein, was dem Willen Gottes entspricht«.™ Wenn aber
Gottes Wille unbekannt ist, dann kann man sich auch
in moralischen Fragen nicht auf diesen berufen. Kon-
sequenterweise lehnt es Striet ausdriicklich ab, sich

I2



in sittlichen Fragen »auf eine Schopfungsordnung
und auf ein Naturrecht« zu stiitzen.™ Als Alternative
bleiben dann allein menschliche MafSstibe, um zu be-
griinden, was erlaubt, gefordert und verboten ist. An
dieser Stelle kommt erneut Kant in Spiel: Seine um
Autonomie (oder auch Selbstbestimmung) kreisende
Ethik soll nach Uberzeugung jener Theologen, die
Striets skeptisches Gottesbild teilen, die moralische
Licke fullen, die ihre Theologie gerissen hat.™

Es gibe nun einiges zu sagen zu dieser zweifel-
haften theologischen Vereinnahmung der kantischen
Philosophie im Allgemeinen und ihres Begriffs der
Autonomie im Besonderen.™ Und auch mit Blick auf
Gottes Existenz verhalt es sich bei Kant anders, als
seine theologischen Befurworter vielfach meinen.™
So beharrt Kant darauf, dass wir, obwohl sich Gottes
Existenz nicht erkennen oder beweisen lasse, doch aus
moralisch-praktischen Griinden annehmen miissen,
dass es Gott gibt.™s

Allein, es hilft nichts! Wenn die kantische Philo-
sophie, den Propheten gleich, an ihren Frichten zu
erkennen ist, dann muss ihre zersetzende Wirkung
auf das Jahrtausende wihrende Gottesbild festge-
stellt werden. Die erwiahnten deutschen Theolo-
gen sind letztlich Kinder Kants, auch wenn sie sein
geistiges Erbe untreu verwalten. Fiir die Gegenwart
scheint Gott gestorben — und daran hat das kantiani-
sche Dogma, dass Gottes Existenz nicht zu erkennen
ist, einen nicht unerheblichen Anteil.

13



Diesem kantianischen Dogma will dieses Buch
ausgerechnet das Denken eines frommen, bettelar-
men Menschen des Mittelalters entgegensetzen. »Ein
aussichtsloses Unterfangen!«, mogen sich nun viel-
leicht all jene denken, die sich ihrer eigenen Aufge-
klartheit und der ihres Zeitalters zu sicher sind. Nun
ist der Held dieses Buches aber kein Geringerer als
der heilige Thomas, der — soweit es die Forschung
heute zu bestimmen vermag — im Jahr 1225 auf dem
Familienschloss in Roccasecca in der Grafschaft
Aquino geboren wurde.™ Thomas, der als junger
Mann dem erst wenige Jahre vor seiner Geburt ge-
griindeten Bettelorden der Dominikaner beitrat, war
mit einer uberbordenden geistigen Schaffenskraft
und einem brillanten Intellekt gesegnet. Geschaffen
hat Thomas eine einzigartige Synthese von katholi-
scher Theologie und griechischer, vor allem aristo-
telischer Philosophie. Gott ist fiir Thomas nicht nur
ein Gegenstand des Glaubens, sondern auch der na-
tiirlichen Vernunft, von der Glaubige wie Unglaubige
gleichermaflen Gebrauch machen konnen. Es bedarf
nach Thomas also weder der Bibel noch der Lehren
der Kirche, um zu begreifen, dass es Gott gibt — der
rechte Vernunftgebrauch reicht dafir aus.

Erfahrungsgemif fillt es den meisten Menschen
heute ungemein schwer, sich vorzustellen, dass Tho-
mas mit dieser Behauptung recht haben konnte. Das
hat zu einem grofSen Teil auch damit zu tun, dass Tho-
mas ein Kind des Mittelalters ist, also jener Epoche,

14



die als Hort der Unvernunft und des Aberglaubens
gilt. Eine unvoreingenommene Auseinandersetzung
mit den thomasischen Argumenten fiir Gottes Exis-
tenz scheint nicht moglich zu sein, solange die gangi-
gen Vorurteile gegeniiber dem Mittelalter nicht aus-

gerdumt sind.

15



Erste Auflage Berlin 2026

Copyright © 2026

MSB Matthes & Seitz Berlin

Verlagsgesellschaft mbH

GrofSbeerenstrafle 57 A, 10965 Berlin, Deutschland
info@matthes-seitz-berlin.de

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere
die Nutzung des Werks fiir Text- und Data-Mining
im Sinne von § 44b UrhG.

Umschlaggestaltung: Jennifer Kroftova, Berlin
Umschlagmotiv: Cyanotypie von Jennifer Kroftova

Satz und Layout: Monika Grucza-Ndépoles, Cartagena
Druck und Bindung: CPI books Gmbh, Leck, Deutschland
Printed in Germany

ISBN 978-3-7518-6514-2

www.matthes-seitz-berlin.de



